

June.

1911

THE

# CHOWKHAMBÂ SANSKRIT SERIES;

A

COLLECTION OF RARE & EXTRAORDINARY SANSKRIT WORKS.

NO. 162.

## श्रीसुबोधिनी ।

श्रीवल्लभाचार्यविनिर्मिता । श्रीमद्भागवतव्याख्या ।  
गोस्वामिश्रीविठ्ठलनाथदीक्षितविरचितटिप्पणीसहिता ।

श्रीमद्बाचार्यश्रीवल्लभाधीश्वरशुद्धाद्वैत सम्प्रदायविदुषा ।

रत्नगोपालभट्टेन संशोधिता

SRI SUBODHINI,

By SRÎ VALLABHÂCHÂRYA.

with a gloss called Tippni,

By Gośwami Sri Vitthalanâth Dikshita.

FASCICULUS I.

PUBLISHED AND SOLD BY THE SECRETARY,  
CHOWKHAMBÂ SANSKRIT BOOK-DEPOT.

BENARES

AGENTS:- OTTO HARRASSOWITZ, LEIPZIG.

PANDITA JYESHTHÂRAMA MUKUNDÂJî, BOMBAY:

PROBSTHAIN & CO., BOOKSELLERS, LONDON.

Printed by Jai Krishna Dasâ Gupta,

BENARES.

Price Rupee one

॥ अदिः ॥

-\*-

आनन्दवनविद्योतिसुमनोभिः सुसंस्कृता ॥  
सुवर्णाऽङ्गितभव्याभशतपत्रपरिष्कृता ॥ १ ॥  
चौखम्बा-संस्कृतग्रन्थमाला मञ्जुलदर्शना ।  
रसिकालिकुलं कुर्यादमन्दाऽमोदमोहितम् ॥ २ ॥

स्तबकः— १६२

- १ अस्यां चौखम्बा-संस्कृतग्रन्थमालायां प्रतिमासं पृष्ठशतके  
सुन्दरैः सीसकाक्षरैरुत्तमेषु पत्रेषु एकःस्तबको मुद्रयित्वा प्रकाश्यते ।  
एकस्मिन् स्तबके एक एव ग्रन्थो मुद्र्यते ।
- २ प्राचीना दुर्लभाश्चामुद्रिता मीमांसावेदान्तादिदर्शनव्याकरण धर्म-  
शास्त्रसाहित्यपुराणादिग्रन्था एवात्र सुपरिष्कृत्य मुद्र्यन्ते ।
- ३ काशिकराजकीयप्रधानसंस्कृतपाठशालाऽध्यापकाः पण्डिता अन्ये  
च शास्त्रदृष्टयो विद्वांस एतत्परिशोधनादिकार्यकारिणो भवन्ति ।
- ४ भारतवर्षीयैः, ब्रह्मदेशीयैः, सिंहलद्विपवासिभिश्च एतद्वाहके-  
दैर्यं वार्षिकमग्रिमं
- ५ अन्येदैर्यं प्रतिस्तबकम् „ „ „ „ „
- ६ प्रापणव्ययः पृथग् नास्ति ।
- ७ साम्प्रतं मुद्र्यमाणा ग्रन्थाः—
- (१) संस्काररत्नमाला । गोपीनाथमद्वकृता मुद्रिताः स्तबकाः  
(संस्कारः) २
- (२) शब्दकौस्तुभः । भट्टोजिदीक्षितकृतः ग्रन्थाः (व्याकरणम्) १०
- (३) श्लोकवार्तिकम् । भट्टकुमारिलविरचितम् }  
पार्थसारथिमिश्रकृत-न्यायरत्नाकराख्यया }  
व्याख्यया सहितम् । सम्पूर्णम् } १०
- (४) भाष्योपबृहितं तत्त्वत्रयम् । विशिष्टद्वैतदर्शनप्र-  
करणम् । श्रीमल्लोकाचार्यप्रणीतम् । श्रीनारायण } (वेदान्त) २  
तीर्थ विरचित भाष्टभाषा प्रकाशसहितम् । सं० }
- (५) करणप्रकाशः । श्रीब्रह्मदेवविरचितः सम्पूर्णः (ज्योतिषः) १
- (६) भाष्टविन्तामणिः । महामहोपाख्याय-  
श्रीगागाभट्ट विरचितः । तर्कपादः } (मीमांसा) २

THE  
CHOWKHAMBÂ SANSKRIT SERIES;  
A  
COLLECTION OF RARE & EXTRAORDINRY SANSKRIT WORKS.  
NOS. 162, 163 & 210.

---

श्रीमद्भगवतदशमस्कन्धजन्मप्रकर्णश्रीसुबोधिनीटिपण्योः-

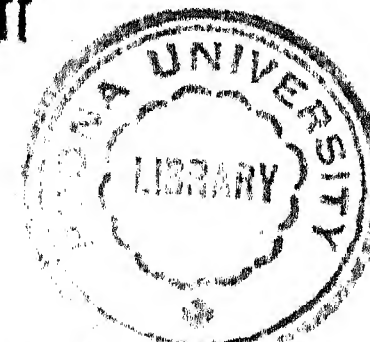
## प्रकाशः

गोस्वामिश्रीश्रीपुरुषोत्तमजीमहाराजविरचितः ।

श्रीमदाचार्यवर्यचरणकमलाश्रितेन माधवशर्मणा

संशोधितः ।

PRAKÂSA,



A commentary on the Gloss of Sri Subodhini the  
commentary of Janmaprakaran

OF SRI MADBHAGWAT 10TH CHAPTER,

By SRI PURUSHOTTAMA JI MAHARAJA.

Edited by Madhava Sarma.

---

PUBLISHED & SOLD BY THE SECRETARY,

CHOWKHAMBA SANSKRIT BOOK-DEPOT. BENARES.

AGENTS:-

OTTO HARRASSOWITZ, LEIPZIG:

PANDITA JYESHTHARAMA MUKUNDALI, BOMBAY:

PROBSTHAIN & CO., BOOKSELLERS LONDON.

Printed by Jai Krishna Das Gupta,

at the Vidyâ Vilâs Press.

BENARES.

1915.

Registered According to Act XXV. of 1867.

श्रीगोपीजनवल्लभाय नमः ॥

अथ श्रीमद्भागवतदशमस्कन्धव्याख्या

## श्रीसुबोधिनी ।

श्रीश्रीवल्लभाचार्यविनिर्मिता ।

गोस्वामिश्रीश्रीविष्णुलनाथदीक्षितविरचित-  
टिप्पणीसमाख्यव्याख्यासहिता ।

नमामि हृदये शेषे लीलाक्षीराब्धिशायिनम् ॥  
लक्ष्मीसहस्रलीलाभिः सेव्यमानं कलानिधिम् ॥ १ ॥

श्रीविष्णुलेशो जयति ॥

नमः श्रीकृष्णपादाब्जतलकुङ्कुमपङ्कयोः ॥

रुचे यदरुणं शश्वन्मामकं हृदयाम्बुजम् ॥ १ ॥

पितृपदसरसिजनतिततिविनिहतविश्वाशुभैर्निरोधस्य ॥  
विवृतौ संशयवंशच्छेदः श्रीविष्णुलैः क्रियते ॥ २ ॥

दशमस्कन्धविवरणं चिकीर्षवोऽत्र स्कन्धार्थरूपोऽपि भगवानेवे-  
ति शापनाय तद्रूपं तं नमस्यन्ति— नमामीति ॥

निरोधोऽस्याऽनुशयनमात्मनः सह शक्तिभिरिति \* वाक्यात्  
तद्रूपं तं विवृण्वन्तो, यथा नारायणो दास्योपयोगिशश्यादिसर्वार्थ-  
रूपत्वेन प्रभोः शोपभावं प्राप्तत्वेन तत्त्वेनैव प्रसिद्धे वेदात्मकत्वेन  
प्रमाणरूपे शेषे लक्ष्म्या सेव्यमानः क्षीराब्धौ शेते, तथा सर्वात्म-  
भावेन दासत्वं प्राप्तत्वेन शोपरूपेऽस्मद्हृदये पुष्टिरसप्रेष्ठसुरूपे यो-  
ऽत्यन्तागाधो लीलाक्षीराब्धिस्तत्र शयानत्वेनान्यत्र गतिराहितो यस्तं  
नमामीत्यर्थः ॥ लक्ष्मीसहस्रस्तलीलाभिश्च सेव्यमानं चतुःषष्ठिकला-  
निधि तद्रसपोषणेऽतिचतुरम् । अथवा स्वांशकलानिधानत्वेन पूर्णं

चतुर्भिंश्च चतुर्भिंश्च चतुर्भिंश्च त्रिभिस्तथा ॥  
षड्भिर्विराजते योऽसौ पञ्चधा हृदये मम ॥ २ ॥  
दशमार्थः प्रकरणाध्यायार्थश्च विचार्यते ॥  
नवलक्षणलक्ष्यो हि कृष्णस्तस्य निरूपणात् ॥ ३ ॥  
आश्रयः क्रमभावित्वान्विरोधो वेति संशयः ॥  
लीलानिर्दारको ह्यर्थः क्रममात्रं तु दुर्बलम् ॥ ४ ॥

पुरुषोत्तममित्यर्थः । एतेन नारायणाद्वैलक्षण्यमुक्तं भवति । तत्रैका  
लक्ष्मीरत्नापरिमितास्ता । तत्र क्षीराब्ध्याधिकरणके शेषे शेतेऽत्र तु  
हृदयात्मकशेषाधिकरणकलीलाक्षीराब्धौ शेते ॥ अत्रेदमाकृतम् ॥ सर्वा-  
ऽऽत्मभाववति हृदये सततभावनया प्रकटो यो रसात्मकः पुष्टिमार्गीयो  
लीलाब्धिः स्वयमेव कृतो यथा वृन्दारण्यप्रवेशवेणुकूजनादिः ।  
तत्र पुष्टिमार्गीयैर्भक्तैः स्वस्वरूपेण स्वलीलाभिः कटाक्षादिरूपाभिः  
तादृशम् । तेन नायिकानामपि प्रभुलीलामध्यपातित्वात् पृथक्कदुक्ति-  
रनुपपश्नोति शङ्कानिरस्ता । यथा पुरि शयनं पुरुषस्योच्यते, तथात्र  
तत्तद्वीलानुरूपा स्थितिः शयनपदेनोच्यते । न तु निद्रा । तथा सति  
विविधनायिकालीलानामनुपयोगात्तत्सेवनोक्तिर्विरुद्धेत । नारायणे  
कमलवत् स्थायिभावात्मके स्वस्मिन् विचित्रान् भावानुत्पाद्य ब्रह्म-  
वत्तादृशं कञ्चन प्रचुरं भावमुत्पादितवान् येन तद्वीलाविवरणात्मक-  
मखिलरसात्मकं जगदाविरभूदिति । मूले शयनपदोत्त्वा नारायणे  
तत्प्रसिद्धमिति तद्वर्त्मसाम्यमाचार्यैर्निरूपितम् । मूलेऽनुशयनशब्दस्य  
भावार्थकत्वपक्षे त्वनुशय्यतेऽनेनेत्यनुशयनमिति करणव्युत्पत्त्या  
ताभिः सहात्मनो निगृहभावकरणं येन स निरोधः । स्वकीयेषु  
स्वविषयकभावोत्पादनं यथा लीलया क्रियते सा निरोधशब्दवाच्ये-  
त्यर्थः ॥ अथ प्रकरणार्थरूपं नमस्यन्ति ॥ चतुर्भिरिति ॥ दशमस्कन्धे  
पञ्चप्रकरणानि सन्तीति पञ्चधा प्रकरणार्थरूपो मम हृदये यो विरा-  
जते तं नमामीति सम्बन्धः । पञ्चरूपत्वं प्रकटयन्ति ॥ आद्यं चतुर्भि-  
रस्ध्यायैः । द्वितीयं प्रमाणप्रमेयसाधनफलात्मकैश्चतुर्भिः प्रकरणैः ।  
तथैव तृतीयम् । चतुर्थं त्रिभिः प्रकरणैः । पञ्चमं षड्भिरध्यायैः । एवं  
पञ्चधा यो विराजत इति सम्बन्धः ॥

यथाकथं चिच्छ्रवणं सफलत्वाय कल्पते ॥  
 निरोधः प्रलयो लोके प्रसिद्धः प्रकृते न सः ॥ ५ ॥  
 प्रतीतो द्वादशेऽन्यत्र महत्त्वाच्छुद्धलीलया ॥  
 सहितो ह्याश्रयः स्कन्धे प्रतिपाद्य इहेति चेत् ॥ ६ ॥  
 न हि सापेक्षरूपस्य प्रथमं सुनिरूपणम् ॥  
 नवलक्षणसापेक्षो ह्याश्रयो रूप्यते कथम् ॥ ७ ॥  
 अग्रे लीलाद्वयकथाफलसिद्धौ वृथा भवेत् ॥  
 पूर्वोत्तरस्कन्धयोश्च नश्येत् कारणकार्यता ॥  
 कृष्णस्त्वेकादशेऽप्यस्ति क्रमश्च स्वीकृतो भवेत् ॥ ८ ॥  
 निरोधोऽस्यानुशयनं प्रपञ्चे क्रीडनं हरेः ॥  
 शक्तिभिर्दुर्विभाव्याभिः कृष्णस्येति हि लक्षणम् ॥ ९ ॥  
 नैमित्तिको निरोधोऽन्यो धर्मग्लानिनिमित्ततः ॥  
 स चात्र नैव सद्ग्राह्यो हरिणा दुष्टभूम्भुजाम् ॥  
 आद्यन्तयोरिहाभावान्मुक्तावप्यनुवृत्तिः ॥ १० ॥  
 लक्षणस्याप्रवेशश्च लीलाधिक्यं तथा भवेत् ॥  
 तदर्थं जन्मकथनं पृथास्तोत्रविरोधि हि ॥ ११ ॥  
 कार्यकरणहानिश्च प्रक्रान्तत्याग एव च ॥  
 भक्तत्वाद्गुव उद्धारो भारहारान्निरूपितः ॥ १२ ॥

आद्यन्तयोरिति ॥ प्रकरणयोरिति शेषः । तत्र दुष्टमारणाभावालक्षणस्याप्रवेश इत्यब्यापकं लक्षणमिति भावः ॥ मुक्तावपीति ॥ स्कन्धान्तरे तन्निरूपणादतिव्यापकं तदिति भावः । एवं सति तस्या लीलायादशविधलीलामध्यपातित्वाभावेन भागवतेऽप्रवेशः । अथ ग्रहिलत्या प्रवेशो वाच्यस्तदा दशलीलाभ्यो भिन्नत्वेन भागवतमध्यपातित्वेन चैकादशी सा भवेदित्याहुः ॥ लीलाधिक्यमिति ॥  
 नवलक्षणानं ह्याश्रयज्ञाने कारणम् । तथा सति तयोस्तथात्वहानिश्चेत्याहुः ॥ कार्यत्यादि ॥ दशमस्य विशुद्धर्थं नवानामिह लक्षणमि-

प्रकटः परमानन्दो यदा भूमेस्तदैव हि ॥  
 मर्दनलेशहानिः स्यादिति तस्याः समुद्घमः ॥ १३ ॥  
 ब्रह्मरुद्रादिदेवानापत एवान्यसंश्रयः ॥  
 भक्तानामेव निस्तारः कृतः कृष्णेन संसृतेः ॥  
 अतो निरोधो भक्तानां प्रपञ्चस्येति निश्चयः ॥ १४ ॥  
 यावद् वहिःस्थितो वहिः प्रकटो वा विशेष इहि ॥  
 तावदन्तःस्थितोऽप्येष न दारुदहनक्षमः ॥ १५ ॥  
 एवं सर्वगतो विष्णुः प्रकटश्चेव तद्विशेष ॥  
 तावन्न लीयते सर्वमिति कृष्णसमुद्घमः ॥ १६ ॥  
 रूपान्तरं तु नटवत् स्वीकृत्य त्रिविधान्निजान् ॥  
 प्रपञ्चाभावकरणादुज्जहारेति निश्चयः ॥ १७ ॥  
 पञ्चप्रकरणान्यत्र चतुर्भिर्जन्म सत्पतेः ॥  
 अष्टाविंशतिभिः पूर्वं तामसत्वाद् ब्रजोद्धृतिः ॥ १८ ॥  
 तथैव राजसानां च यदूनां च विशेषतः ॥  
 सात्त्विकानेकविंशत्या निष्प्रपञ्चांश्चकार ह ॥  
 भगवानेव नान्योऽत्र तदर्थं षडभगाभिधाः ॥ १९ ॥  
 चतुर्मूर्त्तर्जन्मतोऽत्र तथाध्याया निरूपिताः ॥  
 तत्प्रकरणे तेषामुपयोगस्तु वक्ष्यते ॥ २० ॥  
 हेतूद्घमस्वीकरणकापद्यैः प्रथमो महान् ॥  
 प्रद्युम्नश्चानिरुद्धश्च वासुदेवस्तथा परः ॥ २१ ॥

त्युपक्रान्तत्वात्तेभ्यः पूर्वमाश्रयोक्तौ तत्यागश्च भवेदित्याहुः ॥ प्रक्र-  
 ात्तेति ॥ ब्रह्मेति ॥ तेषां भक्तत्वेऽप्यधिकारित्वात् केवलभक्ताया भूमे-  
 राधिक्यं तदपेक्षयेति भावः ॥ अन्यसंश्रय इति ॥ भक्तेष्वेवाविश्य  
 ऽपीष्टत्वेऽपि न स्वयं विज्ञापयितुं शक्तास्ताद्वगात्यभावात्, किन्तु  
 तादर्शीं भुवमग्रे कृत्वेत्यर्थः ॥ प्रद्युम्न इति ॥ अत्र निबन्धानुरोधादयं

हेतुश्च त्रिविधो ह्यत्र गुणा भक्ताहितशदाः ॥

कंसादेः कालतोऽज्ञानात् त्रिधा दुःखं तु तद्रत्नम् ॥ २२ ॥

भूमिर्पाता तथा चान्ये दुःखभाजो हरिप्रियाः ॥

यथायोग्यं दुःखपेषामत्रैवेति निरूप्यते ॥ २३ ॥

त्रयं भगवता शक्यं दूरीकर्तुमितीर्यते ॥

प्रश्नोऽप्यत्राधिकः प्रोक्तः स्कन्धद्वितयवर्त्तनः ॥ २४ ॥

अनुवादः स्तुतिः प्रश्ने भक्तत्वज्ञापकावुभौ ॥

अन्यथा ह्यतिगुप्तार्थं श्रीशुको वर्णयेत् कथम् ॥ २५ ॥

अज्ञानमन्यथा ज्ञानं कृष्णं विनिवार्यते ॥

प्राणनत्वं कथायाश्च दयासिद्धैः शुकस्य हि ॥

एवं प्रश्नो द्वादशभिः समतो गुणदोषगः ॥ २६ ॥

पूर्वस्कन्धे भक्तेः प्रतिपादितत्वादुत्कण्ठापूर्वकमुक्तानुवाद-  
माह सार्वेन— श्रीराजोवाच ॥

कथितो वंशविस्तारो भवता सोमसूर्ययोः ॥

राजां चोभयवंश्यानां चरितं परमाद्भुतम् ॥ १ ॥

कथितो वंशविस्तार इति ॥ भक्तत्वादेव तत्रत्याना-  
वंशयोर्विस्तार उक्तः । अभ्यहितत्वात् सोमस्य पूर्वनिपातः ।  
वंशविस्तारप्रश्ने भ्रमं वारयति ॥ विस्तार इति ॥ अन्यतपकथन-

क्रमो न विवक्षित इति श्रेयम् । हेतोऽल्लैविध्ये तात्पर्यमाहुः ॥ गुणा  
इति ॥ सत्त्वादय इत्यर्थः ॥ तद्रत्नम् ॥ भक्तगतमित्यर्थः । द्वादशभिः  
प्रश्ने हेतुमाहुः ॥ गुणदोषग इति ॥ षड्गुणाः । लोके दोषत्वेन प्रसिद्धा  
धर्माश्च एह देशान्तरगता गर्भमातुलमारणादयः । उभयविषयक-  
त्वाचस्य तथात्वमित्यर्थः । गुणवाक्यसाम्यं दोषवाक्यानामयुक्तमि-  
त्यारक्षायामाहुः ॥ समत इति ॥ यथा गुणा उक्तमास्तथा लोके दोषा  
अप्युत्कटा इत्युभयोः साम्येन राजा प्रश्नः कृत इति तथेत्यर्थः ॥  
समत इति भावप्रधानः ॥

निवारणाय उभयग्रहणम् । रात्रिनिदर्शं सर्वेषां सर्वान्धकारानि-  
वारणकर्तृत्वाद्वंशविस्तारकथनं युक्तमिति पूर्वोक्ताभिप्रायं च वदन्  
स्वस्य श्रोतृत्वं च समर्थयति । उभयवंश्यानां राज्ञां चरित्रमपि  
कथितमिति उत्पत्त्यैव भक्ताः । चरित्रमपि तेषामन्येषां भक्ति-  
जनकमित्यम्बरीषादेशरित्रस्य तथात्वात् पृथगनुवादः । अत्र  
षष्ठी जननसंबन्धप्रतिपादिका । चकारात्तत्र भगवतोऽपि चरित्रं  
प्रतिपादितमित्युक्तम् । विशेषतोऽभिप्रायेण कथने श्रवणे च  
हेतुः ॥ परमाद्भुतमिति ॥ परमेण भगवता परमया भक्त्या वा ॥ १ ॥

यदोः पितुरादेशोळङ्घनादधर्मपरत्वेन कथनायुक्तत्वमाशङ्घ  
जराया भगवद्भजनप्रतिबन्धकत्वान्मुख्यपितुः सेवार्थं गौणपितु-  
राज्ञोळङ्घनं युक्तमित्याह—

यदोश्च धर्मशीलस्य नितरां मुनिसत्तम ॥

तत्रांशेनावतीर्णस्य विष्णोर्वीर्याणि शंस नः ॥ २ ॥

यदोश्चेति ॥ धर्मशीलस्येति पृथगनुवादे हेतुः ॥ जरया च धर्मनाशः ॥  
शीलपदेन पितुर्धर्माज्ञानमुक्तम् । पुत्रवयसा तन्मातृसंबन्धस्यात्य-  
न्तमयुक्तत्वात् । अतो भगवदवतारात् पूर्वमेव पूरोर्वशो निवर्त्तिः ।  
अन्यथा तैः सह भगवत्सम्बन्धोऽपि न युक्तः स्यात् । भीष्मस्य  
वस्ववतारत्वात् सम्बन्धोऽपि । दोषस्तु तत्कृत एव । अग्रे च  
तेषां तिमिङ्गिलत्वं वक्ष्यति । अतो यदुः स्वभावत एव धर्मरूपः ।  
अत एव तद्वंशस्य च नितरां कथनमुक्तम् । मननशीला मुनयः ।  
तत्रापि प्राप्तज्ञानाः सन्तः । तादृशा अपि भक्ता अतिशयिताः ।  
अनुवादप्रश्नयोर्मध्ये मुनिसत्तमेति सम्बोधनम् उभयहेतुत्वार्थम् ।  
एवमनूद्य भगवतो वीर्याणि चरित्रं च पृच्छति सार्देन ॥ तत्रां-  
शेनेति ॥ तत्र वंशे विष्णोर्वीर्यापकस्य सर्वत्र उद्गमने प्रयोजना-

भावात् प्रपञ्चविलयप्रसङ्गाच्च । तत्रैव वंशे देवकीगृहदेशे मायो-  
द्ग्रेन प्रकटितपरमानन्दस्य । तावति देशे तेन प्रकारेण मायां  
दूरीकृतवानिति अंश एव स भवति । द्वितीयस्कन्धविवरणे  
चैतत् समर्थितम्, अदीनलीलाहसितेक्षणोल्लसदित्यत्र । शास्त्रार्था-  
परिज्ञानादंशभगवत्पदाभ्यां लोको भ्राम्यति । अंशाऽवतार-  
प्रसिद्ध्या वा प्रश्ने तथोक्तम् । प्रश्नांशेनेति कोचित् । वंशसम्बन्ध-  
स्तस्यैवेति । अवतरणं वैकण्ठादत्रागमनम् । तच्च तत्त्वद्वारापि  
भवतीति तन्निवारणार्थं साक्षात्त्वकथनाय विष्णोरित्युक्तम् ।  
माहात्म्यज्ञानार्थं वीर्याणां प्रश्नः । अचिन्त्यैश्वर्यबोधकानि  
चरित्राणि वीर्याणि । शंस । कथय । सूक्तसाधारण्येनानुशासन-  
रूपेण कथयेत्यर्थः । न इति विशेषतः स्वस्य तदाकाङ्क्षित्वं नि-  
रूपितम् ॥ २ ॥

स्वतन्त्रपुरुषार्थत्वाच्चरित्रमात्रमेव पृच्छन् मत्स्याद्यवतारेष्व-  
प्ययमेव भगवानवतीर्ण इति तस्य च वीर्याणि चरित्रं चोक्त-  
मिति व्यर्थः प्रश्न इति शङ्का निवारयति—

अवतीर्थं यदोर्वशे भगवान् भूतभावतः ॥  
कृतवान्यानि विश्वात्मा तानि नो वद विस्तरात् ॥३॥

अवतीर्थेति ॥ यदोर्वशे भगवानवतीर्थं यानि कृतवाँस्ता-  
नि सर्वाण्येव कथयेति सम्बन्धः । वीर्याधिक्यास्तित्वकथनाय  
बहुकालावस्थानं सूचयति ॥ वंश इति ॥ तत्रारित्रं सर्वमेव धर्मा-  
स्तमकमपीति वक्तुं यदुसम्बन्धः । असमासस्तु ततोऽप्याधिक्य-  
सूचकः । व्यसनावेशतया अप्रयोजककरणं वारयति ॥ भगवा-  
निति ॥ अवतारप्रयोजनं सामान्यतः स्वज्ञातमाह ॥ भूतभावन  
इति ॥ भूतानि भावयत्यनुभावयतीति । भगवानेव संसारे स्थितो

न बद्ध्यते । अन्ये तु बद्ध्यन्त इति निर्दारितत्वाभ्यगवद्भावेनाऽन्येऽपि चेद्भावितास्ते कृतार्था भवन्तीति भगवदवतारः । एवमवतीर्य यानि कृतवान्, इच्छयापि तत्रत्यानां मुक्तिदानसामर्थ्ये विद्यमानेऽपि यत्कार्याणि कृतवाँस्तदग्रिमप्रयोजनार्थमेवेत्यवसीयते । अत एव व्यासावतारः । ज्ञातानि तान्युपयुज्यन्त इति । एतज्ञापयति ॥ विश्वात्मेति ॥ भगवानेव स्वतन्त्रतया यदि हितं न कुर्यात्तदान्योन्याश्रयः प्रसज्ज्येत । स्वतःकरणे विश्वात्मत्वं हेतुः । तानि सर्वाण्येव पूर्ववन्नो वद । यद्यपि, जातो गतः पितृगृहादित्यत्र द्वितीयस्कन्धादिषु च चरित्रमुक्तं, तथापि विस्तरेण कथयेत्याह ॥ विस्तरादिति ॥ ३ ॥

एवं भगवद्वीर्याणां चरित्रस्य च प्रश्नमुक्त्वा चरित्रस्य भगवत्श्र माहात्म्यमाह त्रिभिः । भगवतो माहात्म्यं द्विविधम् । अदृष्टदृष्टभेदेन । तत्र प्रथमं चरित्रमाहात्म्यमाह—

निवृत्ततर्षेऽरुपगीयमानाद्  
भवौषधाच्छ्रेत्रमनोऽभिरामात् ॥

क उत्तमश्लोकगुणानुवादात्

पुमान् विरज्येत विना पशुष्वनात् ॥ ४ ॥

निवृत्तेति ॥ स्वरूपात् फलतश्चापि महापुरुषयोगतः \* विषयोत्तमतश्चापि चरित्रं परमं मतम् ॥ १ ॥ मुक्तस्य कार्यमेतद्धि सुसुक्षोर्भवनाशकम् ॥ आनिन्द्यविषयश्चायं विरक्तोऽस्मिन् पतेद्वधुवम् ॥ २ ॥ आत्मघाती कर्मजडो निन्दितार्थरतः सदा ॥ पशुख्वीव्यतिरिक्तश्चेद्विरक्तो न ततः पृथक् ॥ ३ ॥ प्रथमतः फलरूपं चरित्रमेतदित्याह ॥ निवृत्ता तर्षा तद्व येषाम् । तृष्णा अग्रिमप्रयोजनार्थमिति ॥ अनवतारसामयिकजीवोद्भारार्थमित्यर्थः ॥

अन्तःकरणदोषोपलक्षिका । निवृत्ताः सर्व एव दोषा येषामिति ।  
 नद्युल्पदोषवताऽपि भगवद्गुणा गातुं शक्याः । उपसमीपे गीय-  
 मानाद् गमनप्रयासो निवारितः । श्रवणानन्दत्वेन च विषया-  
 ऽनुभवेऽपि प्रयासो निवारितः । बहुवचनेनावृत्या निर्वायदोष-  
 निवृत्तिरपि सूचिता । अनिवार्यस्त्वग्रे फलिष्यान्ति । स्वतन्त्र-  
 फलत्वादेव सर्वत्रागत्य गानम् । अनेन रसाभिनिवेशो ज्ञापितः ।  
 एवं वक्तुः फलरूपत्वं, श्रोतुर्दोषनिवारकत्वं चोक्तम् । चरित्रस्य  
 फलसाधकत्वमाह ॥ भवौषधादिति ॥ भवस्य संसारस्यौषधं  
 निवर्त्तकम् । अत उपकारस्मरणाद् गानम् । श्रोतुस्तु कर्मज्ञान-  
 भक्तिभ्य इदं परमं साधनं मोक्षस्य । औषधं हि रोगनिवृत्तौ  
 न पुरुषव्यापारमपेक्षतेऽन्तःप्रवेशनातिरिक्तम् । अत्र चान्तःप्रवेशः  
 श्रवणद्वारा । अतः फलत्वसाधनत्वे एव यद्यपि वक्तव्ये  
 तथापि श्रवणस्य प्रविष्टग्राहकमनसश्च यदि सुखकरं न  
 भवेत तदा पूर्वोक्तं न संभवतीति जघन्यत्वेऽपि विषयत्वेन  
 पश्चान्निरूपयति ॥ श्रोत्रमनोऽभिरामादिति ॥ श्रोत्रं मनश्चाभितो  
 रमयतीति प्रविष्टमेव तथा करोतीति ज्ञातव्यम् । अनिवर्त्यदोषेण  
 चाऽप्रवेशः । उपेत्यऽप्राप्तिदोषो निवारितः । तृष्णाभावेन धना-  
 ऽप्णदोषः । गानेन शब्दमाधुर्यम् । जन्मप्रणदुःखस्य बहुधानभूत-  
 त्वात्त्रिवारकमौषधमत्यादरेण सेव्यम् । कर्णाऽकटुत्वं परिणाम-  
 मनोहरत्वं चोक्तम् । परलोकमभिव्याप्य रमयतीत्यभिशब्दार्थः ॥

श्रवणानन्दत्वेनेति गानतात्पर्यम् ॥ अनिवार्य इति ॥ भगवद्विषय-  
 कत्वेन निवारयितुमयोग्याः कामादय इत्यर्थः ॥ तथापि श्रवणस्ये-  
 ति ॥ आद्या प्रवृत्तिर्विषयत्वेनेवेति तथा प्रवृत्तस्याखिलपुरुषार्थसाधके-  
 ऽर्थे प्रवृत्तिप्रयोजके विषयान्तरसमानधर्मवत्वं जघन्यमेवेति तथो-  
 कम् ॥ अनिवर्त्यदोषेण चेति ॥ सहजासुरत्वेनेत्यर्थः ॥

एवं स्वरूपगुणकार्यैश्चारित्रस्योत्कृष्टत्वमुल्का संबन्धतोऽपि तस्योत्कर्षमाह ॥ उत्तमश्लोकेति ॥ उत्तमैः श्लोक्यन्ते ये गुणाः । उत्तमश्लोकस्य वा महात्म्यख्यापकास्तेषामनुवादः कथनं यत्रेति वा भगवतादिरूपाद् गतदोषाणामप्युत्कर्षो भगवता, भगवतोऽप्युत्कर्षज्ञापका गुणाः । अनुवादस्तेषामप्युत्कर्षहेतुरिति समभिख्याहारादवगम्यते ॥ पुमानिति ॥ ये पश्ववतारास्त्रयवतारास्तेऽत्र नाधिकारिणः । या अपि स्त्रियः श्रवणाद्यासक्तास्ता अपि निमित्तवशादेव स्त्रियः, स्वभावतः पुरुषा एव । अतः पुमान् कोऽपि न विरज्ज्येत । इत उत्कृष्टरसस्य वैराग्यजनकस्याभावात् । निवर्त्तमानानां दैत्यत्वमिति वक्तुं दैत्यलक्षणपुरःसरमाह ॥ विना पशुघादिति ॥ ये हि पशुघातिनस्ते दैत्याः । दित्युपाख्याने दैत्यानां दयाभावः स्वभावतः प्रतिपादितः । ते च नित्यं भगवत्प्रत्यनीका एवेति न तदोषः परिहार्यः । दैत्यानां च मुक्तिर्दोषस्यात्यन्तनिवृत्तिख्यापनाय । आविष्टानामपि मुक्त्यभावे पुनरन्यत्राविश्य तथा कुर्युरित्याधारभूतास्तु मुच्यन्त एव । अपुनरावृत्तिं तम एव तेषां मुक्तिः । विरक्तं द्वष्टाऽन्यो विरक्तो मा भवत्वित्येतदर्थमुक्तम् ॥ ४ ॥

एवं चरित्रं स्तुत्वा पुण्यद्वारमात्रतां वारयितुं भगवन्तं स्तौति-

पितामहा मे समरेऽमरञ्जयै-

देवव्रताद्यातिरथैस्तिमिङ्गिलैः ॥

दुरत्ययं कौरवसैन्यसागरं

कृत्वाऽतरन् वत्सपदं स्म यत्पूवाः ॥ ५ ॥

वैराग्यजनकस्येति ॥ गुणानुवादे वैराग्यजनकस्येत्यर्थः । दैत्यानां मुक्तिस्वरूपमादुः ॥ अपुनरावृत्तीति ॥

पुण्यद्वारमात्रतामिति ॥ अश्रे हि भगवान् साक्षादेव भक्तदुःखं निवारित-

पितामहा इति द्वाभ्याम् ॥ श्रुतदृष्टभेदेन मे पितामहाः  
 पाण्डवाः समरे दुरत्ययं कौरवसैन्यसागरं वत्सपदं कृत्वा यत्पुवा  
 अतरन्निति संबन्धः । एक एव पौत्र उर्वरितः । पञ्चापि पिता-  
 महाः, त्रयो वा । क्षेत्रजेषु, क्षेत्रस्य स्वकीयत्वाभावान्न बीजिनः ।  
 यत्र पुनः क्षेत्रं यथाकथञ्चित् स्वकीयं, तत्फलं बीजिन एव ॥  
 समर इति ॥ मरो मरणं, तत्सहिते । अवश्यं युद्धे मरणमिति ।  
 तथा सति कोऽपि न मृत इति भगवत्संनिधिमाहात्म्यमुक्तम् ।  
 अमरञ्जया भीष्मादयः । तेषाममरजयः संज्ञाहेतुरिव जात इति,  
 संज्ञायां भृत्यृजीत्यादिना खश् । देवानपि जयन्तीतीन्द्रपुत्रत्वा-  
 ऽदिनापि न निस्तारसंभावना, देवदत्तशस्त्रैश्च न प्रतीकारः ।  
 न च तेषां कदाचिदपि अमरञ्जयत्वं गच्छतीत्याह ॥ देवव्रतेति ॥  
 देववत् सत्यसंकल्परूपं व्रतं यस्य । अनेन भीष्मस्य स्वधर्म-  
 त्याजनसामर्थ्यमपि तेषां जातमित्युक्तम् । देवव्रतो भीष्मः ।  
 तथात्वेन प्रसिद्धः । अन्येऽपि द्रोणादयस्तथा । देवव्रताद्या ये  
 अतिरथाः । स चेदाद्यः, तद्रूपा एवान्ये । तथाभूता अप्यतिरथाः  
 अलौकिकसर्वसामर्थ्यातिशययुक्ताः । अस्ति मत्स्यस्तिमिनाम शत-  
 योजनविस्तृतः ॥ इति वाक्यात् ॥ तद्भक्षकस्ततोऽप्यधिकः सहस्रांशेन  
 अनेन तत्समुद्रे पतितस्तत्रत्योऽपि न जीवति, विजातीयस्य का-  
 वार्तेत्युक्तम् । तेषां दैत्यावेशेनातिकूरत्वाज्ञातिघाताय तथोक्तम् ।

---

वान्न तु केनचिद् द्वारेणोत्युच्यते । तेन तद्विवेऽपि साक्षात्पुरुषार्थ-  
 साधकत्वं, न तु पुण्यद्वारेति ज्ञापितं भविष्यतीति तथेत्यर्थः ॥  
 क्षेत्रं पाण्डोः, बीजिनो धर्मेन्द्रादयः । एकस्वामिकक्षेत्रजत्वेन पञ्चापि ।  
 एकक्षेत्रजत्वेन तु व्रय एव पितामहा भवन्ति ॥ स्वधर्मत्याजनसामर्थ्य-  
 मपीति ॥ भगवदिङ्गितकरणं तद् देवव्रतं, तद्विरुद्धं तद् दैत्यव्रतम् ।  
 तथाच देवव्रते भीष्मे तिमिङ्गलत्वं दैत्यव्रतं कौरवैः संपादितमिति  
 तेषां कौरवाणां तथा सामर्थ्यं जातमित्यर्थः । इदमतिसामर्थ्यमिति

ततः संबन्धित्वेन पितामहत्वेन वा त्यक्ष्यतीति निवृत्तम् । आविच्चारश्चोक्तः । गिलनेनास्थ्यादीनामिव सर्ववंशनाशकत्वं च । बहिःस्थितमपि ते मारयन्ति, किं पुनः स्वसेनापतितमिति समुद्रत्वम् । अत एव, दुरत्ययं, साधनघातकत्वान्मकरादेः । कुरुवंशोभवाश्च नार्वाङ्ग्निवर्तन्ते ॥ सैन्यसागरमिति ॥ चेतनसागरत्वेन स्वरूपतो नाशकत्वमुक्तम् । महानौकादिसाधनानामपि द्वःखेनाऽतिक्रमोऽतिक्रमणं यस्य । यो भगवान् पुवो येषामिति ॥ भगवतोऽल्परूपेण संनिधिमात्रेण रक्षकत्वम् । अयुद्ध्यमानत्वात् । मनःशङ्कानिवृत्यर्थं, वत्सपदं कृत्वेति ॥ तुच्छकरणतरणयोर्भगवदाश्रयत्वमेव हेतुः । गीतायां भीष्मादिमरणज्ञानात् तुच्छकरणम् । तथापि, सम्यगाश्रयणाभावात् पाण्डवानां पिपीलिकात्वमेव ॥

भावः । सैन्यसागरपदतात्पर्यमाहुः ॥ बहिःस्थितमपीति ॥ सैन्यस्थाहीतस्ततः स्वसेनाबहिःस्थितं मारयन्ति, न तु स्वसेनाम् । समुद्रस्थास्तु स्ववृन्दमध्यस्थमपि । इह च उभयरूपत्वमुक्तम् । तेनोक्तकैमुतिकन्यायसूचनाय सैन्यत्वं समुद्रत्वं च उक्तमित्यर्थः । पोतमपि गिलन्तीति साधनघातकत्वम् ॥ चेतनेति ॥ जलात्मकः समुद्रः सस्वयं न मारकोऽचेतनत्वात्, किन्तु तत्स्थाश्चेतनाः । इह समुद्रस्यैव चेतनत्वात् स्वस्वरूपेणैवान्यनाशकत्वं ज्ञाप्यत इत्यर्थः ॥ पुवत्वोक्तितात्पर्यमाहुः ॥ भगवत इत्यादि ॥ पुवो हि समुद्रात् स्वल्पतरस्तत्स्वरूपानन्तःपाती च । स्वाश्रयणमात्रेण तारको, न तु मकरादिनिवारणे स्वक्रियावानेवं भगवानपि पाण्डवसैन्यमशेषं रक्षितुं नोद्यतः । तदा बृद्दरूपः स्यात् । किन्तु पाण्डवानेव रक्षितुमतोऽल्परूपत्वमयुद्ध्यमानत्वात्तदनन्तःपातित्वम् ॥ उक्तसागरं वत्सपदमकुर्वन्नित्येतावतैव चारिताथर्ये प्रभोः पुवत्वनिरूपणं तरणोक्तिश्च निरर्था । वत्सपदे मज्जनासंभवेन पुवानपेक्षणादित एव तरणस्याप्यसंभवादुल्लङ्घनस्यैव तत्र संभवादित्याशङ्क्य तत्तात्पर्यमाहुः ॥ तथापीति ॥ वत्सपदे तासामेव मज्जनसम्भवात् पुवतरणोक्त्या तेषां तथात्वं

स्वदृष्टया भगवान् गृह्णत इति भगवद्भावे कथमेवं स्यात् । तेषामवस्थापनात् तुच्छकरणम् । उभयमलौकिकं सकृदेव जातमिति । अन्ततस्त्रियाणाममारणाद्वत्सपदम् । द्विधाविदीर्णो मुखस्थानीयोऽश्वस्थामा, वारद्वयमपकारकरणात् । पुवमारुह्य तीर्णं तीर्णं समुद्रांशं शोषयन्तः अन्ते किञ्चित् स्थापयित्वोत्तीर्णं इत्यर्थः । कीर्तेरपि प्राप्तत्वात् कर्तृत्वम् । इदमत्यन्तमलौकिकम् । एवमेव पूर्वपूर्वसंसारमपि शोषयित्वा भगवत्सेवामात्रं संसारपदार्थपरिग्रहं स्थापयित्वा पारस्थितं भगवन्तं भगवदाश्रयाः प्राप्नुवन्तीत्युक्तम् ॥५॥

एवं श्रुतमाहात्म्यमुक्त्वा दृष्टमाहात्म्यमाह—

द्रौण्यस्त्रविप्लुष्टमिदं भद्रं  
सन्तानबीजं कुरुपाण्डवानाम् ॥  
जुगोपकुक्षिङ्गत आत्तचक्रो  
मातुश्च मे यः शरणं गतायाः ॥ ६ ॥

द्रौण्यस्त्रेति ॥ सर्वथापाण्डवाशक्तौ स्वयमपि कृतवानिति वदन् स्वस्मिन् कृपातिशयमप्याह ॥ माहात्म्यमारणे पितृनाम्ना द्योतिते । द्रोणो हस्त्रविद्यायां मूलभूतः । पितृमारणं च अप्रतीक्षाप्यत इत्यर्थः । तत्र हेतुः, सम्यगित्यादि ॥ तत्रापि हेतुः, स्वदृष्टेति ॥ स्वसाम्येनेत्यर्थः । लौकिकहस्त्रेति वा । भगवत्वेन भगवति जाने वत्सपदे मज्जनसंभावना न स्यादित्याहुः ॥

भगवद्भाव इति ॥ ब्रह्माऽस्त्रदर्शनं उत्तरावच्छरणगमनमेव स्याद्, नशस्त्रग्रहणम् । तदा चक्रेण प्रभुणा चेन्नरक्षिताः स्युस्तदा स्वसामर्थ्यस्याप्रयोजकत्वाद् नाश एव स्यात् । इदमेव मज्जनरूपम् । स्वमर्थ्येनास्माकं जय इत्यभिमानेन हि तदा शस्त्रग्रहणम् । एवं सति पूर्वमपि प्रभुणैव रक्षितत्वेन तदुपकाराज्ञानान्माहात्म्याज्ञानाश्च क्षुद्रत्वमेव तेषु पिपीलिकात्वम् ॥

कार्यं वैरम् । तस्य चानिवर्त्य ब्रह्मास्त्रेण विष्णुष्टं विशेषेण दग्ध-  
मिदं पम शरीरम् अर्जुनस्य वैष्णवत्वाद् वंशात्मकं बीजभावा-  
ऽवशिष्टमत एव सन्तानबीजम् । कुरुणामपि मुक्तिदानाद्वंशाभावे  
न मुक्तिरिति कुरुपाण्डवानां ग्रहणम् । कुरुभिः सहिताः पाण्डवाः  
कुरुपाण्डवाः कौरवाः पाण्डवाश्वेति पक्षे, जनपदे लुबिति  
योगविभागाल्लुप् । अन्तर्बीजमात्ररूपेण स्थितं देहं दग्धैरप्यंशै-  
रदग्धभावनया अन्यथा प्रतीतैः सह जुगोपेत्यर्थः । दाहानन्तरं  
रक्षणमत्यशक्यम् । दाहो धर्मरक्षार्थः । मोक्षे प्रतिबन्धाभावा-  
र्थश्च । इदमित्यविकलत्वायाङ्गुल्या निर्देशाः । मदङ्गमिति स्वा-  
ऽनुभवो दर्शितः । सन्तानस्य बीजमिति तदानीं रक्षायामिदा-  
नीं चारक्षायां हेतुः । कुरुवंशोद्भवा ये पाण्डवा इति मूलतोभक्त-

---

सर्वात्मना गर्भदाहे गोप्यस्याभावाद् गोपनासम्भव इति गोप्य-  
मंशमाहुः ॥ अर्जुनस्येत्यादिना ॥ स्थूलांशे दग्धेऽप्युक्तबीजत्वांशात्मको  
धर्मस्तु वैष्णवांशत्वात् स्थित एवेति दग्धानप्यंशान् स्वसामर्थ्येन  
अदग्धान् भावितवानिति तैः सहभूतं बीजभावं जुगोपेत्यर्थः ॥  
योगविभागादिति ॥ जनपदशब्दात् क्षत्रियादिति सूत्रप्राप्ताऽप्रत्यय-  
स्य लोपस्तु, जनपदे लुबिति सूत्रेण भवति इह कुरुशब्दस्य जन-  
पदावाचित्वेऽओ लोपासम्भवादेवं प्रयोगासम्भव इत्याशङ्क्य तत्सं-  
भवप्रकारमाहुः ॥ योगविभागादिति ॥ जनपदशब्दे विभक्ते कृते,  
लुबित्येतावन्मात्रं सूत्रमिति जनपदाऽवाचित्वेऽपि तत्प्रत्ययलोपा-  
क्तथा शब्दसिद्धिरित्यर्थः ॥ अन्यथा प्रतीतैरिति ॥ पूर्वं दग्धत्वेन  
प्रतीतानामदग्धत्वेन प्रतीतिरन्यथा प्रतीतिः ॥ धर्मरक्षाऽर्थ इति ॥  
वेदमन्त्रेणाधिष्ठापितब्रह्मरूपदेवताकं हि ब्रह्माऽस्मृतम् । तत्कार्यस्य  
भगवता प्रतिबन्धे भगवतो वेदमार्गरक्षकत्वलक्षणो धर्मो गच्छेदिति  
तथा ॥ एतेनादाहेऽपि सामर्थ्यं प्रभौ सूचितम् ॥ मोक्ष इति ॥ वेद-  
मन्त्राधिष्ठिता देवता हि स्वकार्यं कृत्वा निवर्तते । तदकरणे तदनि-  
वृत्या मोक्षप्रतिबन्धः स्यान्मर्यादामार्ग इति तदभावार्थं तथेत्यर्थः ॥

त्वम् । कुक्षिं गत इति प्रकारान्तरेणान्यतो रक्षाभावो दर्शितः । आत्मचक्र इति ॥ तत्त्वसहितं स्वरूपं दर्शितवान् । उत्तरत्र ध्यानार्थं इत्युपकार उक्तः । न तु चक्रेण रक्षा, अस्त्रेजो-दूरीकरणं वा । अत एव, अस्त्रेजः स्वगदयेत्यनेनाविरोधः । कालनिग्रहार्थं वा चक्रग्रहणम् । अत एवम्भगवति सानुभावे निटृत्ते तच्चक्रं परिभ्रान्तमितीदानोमियमवस्था । मातुर्मेयो ज्ञेयः । चकारान्ममापि । शरणं गतत्वादर्शनं, कुक्षिप्रवेशोऽपि । माहात्म्यस्यानुभूतत्वाद्ददुक्ते विश्वासो भविष्यतीति भावः ॥ ६ ॥

एवं स्वस्य भगवच्छ्रवणाऽधिकारं वोधायित्वा पूर्वपृष्ठं भगवच्चरित्रं पुनः प्रकारान्तरेण फलसाधकमिति वदन्ननुवदति—

वीर्याणि तस्याखिलदेहभाजा-  
मन्तर्बहिः पूरुषकालरूपैः ॥  
प्रयच्छतो मृत्युसुताऽमृतं च  
मायामनुष्यस्य वदस्व विद्वन् ॥ ७ ॥

तत्त्वसहितमिति ॥ तेजस्तत्त्वं सुदर्शनमिति वाक्यादिति भावः । इह चक्रपदं भगवति स्थितानां सर्वेषां तत्त्वानामुपलक्षकम् । तानि तु द्रावशस्कन्धे, अथेममर्थं पृच्छाम इत्युपकम्य, तान्त्रिकाः परिचर्यायां केवलस्य श्रियः पतेः \* अङ्गोपाङ्गायुधाकल्पं कल्पयन्ति यथा च यैरितिशौनकेन पृष्ठः सूतो, नमस्कृत्य गुरुन् वक्ष्ये विभूतीर्वैष्णवीरपीत्युपकम्य अङ्गादीन् पूजायां येन रूपेण ध्यायन्त्याचार्यास्तानि रूपाण्यऽवदत् । तथाच ध्यानार्थमेव तथा प्रदर्शनमिति साधूक्तम्—उपकार इति ॥ रक्षार्थं चक्रोक्तावत्रिमोक्त्या विरोधः स्यान्नतूरीत्यामित्याहुरत एवेति ॥ कालनिग्रहार्थं वेति ॥ चक्रं मारकत्वेन कालरूपम् । तदृ धृत्वा तिष्ठतीति तत्र स्वकार्यकरणक्षमं भवतीति तथा । चक्रपदोपादानतात्पर्यान्तरमाहुः ॥ अत एवेति ॥ दग्धस्यापि पूर्वमावस्म्पादनेन जीवितस्म्पादनमनुभावः । तादृशो भगवान्

वीर्याणीति ॥ केचिदिमं प्रश्नं पूर्वस्माञ्ज्ञिनमाहुः । य-  
चरित्रं मानुषभावेन कृतं सर्वजनीनं, तत् पूर्वपृष्ठम् । यत् पुन-  
रवतारसम्बन्धरहितं वरुणलोके गत्वा नन्दादिविमोचनरूपं  
वैकुण्ठप्रदर्शनादिरूपं वा तत् पुनः प्रश्नविषय इति । तथा सति  
अस्य चरित्रस्यामृतत्वसम्पादकत्वं वक्ष्यमाणं फलं भवेन्नान्यस्येति  
चिन्त्यम् । तस्य कृष्णस्याखिलदेहभाजामन्तर्बहिर्भेदेन पुरुषरूपैः  
कालरूपैश्च अमृतं मृत्युं च प्रयच्छतः पुरुषोत्तमस्यैव मायामनुष्य-  
स्य वदस्वेति सम्बन्धः । अनेन भगवताऽत्रावतारे रूपद्वयं  
प्रदर्शितम्— मूलरूपम्, अवताररूपं च । इदमेव मूलरूपमिति  
तन्माहात्म्यं वा । तस्येति रूपान्तरव्युदासाय । माहात्म्यज्ञानाय,  
वीर्याणीति ॥ अखिलेति प्रकारान्तरव्युदासाय । न हि केषा-  
मपि भगवद्विरेकेणान्यस्मान्मृत्युरमृतं वा भवति ॥ देहभाजा-  
पूर्णे गर्भे प्रयोजनाभावात्ततो निवृत्त इति सोऽनुभावोऽपि निवृत्तो-  
ऽन्यथा भगवता रक्षित इति कालादेरपि भयाभावादयं देहो नित्य  
एव स्यात् । तथाच चक्रं भ्रमणशीलमिति व्याघ्रुष्य मत्परितो भ्रमणं  
कृतवदिति कालाधीनत्वं सम्पन्नमितीदानीं न जीवनसम्पत्तिरित्यर्थः॥

अनेनेत्यादि ॥ वारद्वयं वीर्यप्रश्नकथनेनेत्यर्थः ॥ यदुवंशे वंश-  
संबन्धिकार्यकरणार्थं प्रद्युम्नांशेनावतीर्यं वीर्याणि कृतवानिभमल्ल-  
कंसमागधादिवधरूपाणि प्रवयसामपि यौवनं यदुनां द्वारकानयनं  
वैदर्भीहरणादिरूपाणि चेति तत्रांशेनावतीर्णस्येत्यनेनावताररूपं  
निरूपितम् । वीर्याणि तस्येत्यनेनोक्तरूपद्वयमुक्तफलदाने वाशीवत्  
करणभूतं यस्य तन्मूलभूतं रूपं निरूपितम् । अखिलदेहभाजामिति  
पदादेतदवतारात् पूर्वमपि तेषामुक्तफलदानोक्तेस्तथात्वं ज्ञायते । एवं  
सत्यवतारकार्यस्य मूलरूपकार्यस्यापि करणादुभयरूपत्वमस्मिन्न-  
वतारे ज्ञाप्यत इत्यर्थः । तेन वीर्यबहुत्वसम्भावनास्तीति तत्प्रश्न  
इति भावः । अत्रैतदवतारवीर्यं पृच्छस्तत्कर्तुर्यन्मूलरूपत्वमुक्तवान्  
तेनास्यैवावतारस्य मूलरूपत्वोक्त्या माहात्म्यमेवोक्तवानित्याशयेन  
पक्षान्तरमाहुः ॥ इदमेवेत्यादिना ॥

मिति ॥ आत्मत्वेऽपि निमित्तवशात्तेषां तथा करणमिति सूचितम् । पुरुषरूपाणि मस्त्यादीनि कालरूपाणि विषया इति केचित् । भगवद्व्यानरूपाणि पुरुषरूपाणीत्यन्ये । कालरूपाण्याऽऽब्रह्मरूपतृणस्तम्बरूपाणि यद्यपि सर्वाण्येव रूपाणि भगवत्स्तथाप्यन्तर्बहिर्भेदकृतो विशेषोऽयमित्याह ॥ अन्तर्बहिरिति ॥ अतः कथमपि साधनैर्बहिर्मुखा मृत्युमेव प्राप्नुवन्ति । अन्तर्मुखास्तु अमृतमेव । तथात्वे तस्य किं सामर्थ्यम् । किमन्तर्बहिर्दृष्टकृतमेव । मर्यादार्थं तथेच्छा वा । अतस्तादृशस्य पराक्रमे ज्ञातेऽयं संदेहो निवर्त्तत इति तदवश्यं श्रोतव्यम् । एवं तद्वोकुलवासिनां वैकुण्ठगमने निर्णीतं भविष्यति । मानुष्यभावे नैतत् सम्भावितमिति शङ्खाव्युदासायाह ॥ मायामनुष्यस्येति ॥ बुद्ध्याऽवरिका सेति पुरुषोत्तमत्वबुद्धिमावृत्य मनुष्यत्वबुद्धिं करोतीति तया कृत्वा तथा ज्ञानविषयस्येत्यर्थः । न केवलं भगवद्वीर्यकीर्तनमदस्मदुपकारायैव । किन्तु कीर्तनफलं तवापि भविष्यतीत्यात्मनेपदम् । विद्वन्निति ॥ ज्ञानं सर्वत्र हेतुः ॥ ७ ॥ ॥ एवं भगवद्वरित्राणि पृथ्वा सन्दिग्धान् युक्तिविरुद्धान् अर्थान् पृच्छति—

आत्मत्वेन मृत्युदानमनुपपन्नमित्याशङ्ख्य समादधते ॥ निमित्तवशादिति ॥ देहभाक्तोक्तितात्पर्योक्तिरियम् । पराभिध्यानात्तु तिरोहितं ततो ह्यस्य बन्धविपर्ययाविति तत्त्वसूत्रात् । स नैव रेमे, तस्मादेकाकी न रमते स द्वितीयमैच्छदित्यादिश्रुतिभ्यश्च जीवानां देहसम्बन्धः स्वक्रीडार्थमेव भगवता कृतइति क्रीडैव निमित्तं, तद्वशात्तथेत्यर्थः ॥ भगवद्व्यानरूपाणीति ॥ आन्तरत्वादिति भावः ॥ अतः कथमपीति ॥ उतेति पदादन्तर्मुखेभ्यो रूपद्वयेनाप्यऽमृतदानम् । विषयपक्षे भजनोपयोगित्वेन तथात्वम् । ब्रह्मादिपक्षे भगवत्क्रीडोपयोगित्वेन विभूतिरूपत्वेन ज्ञानात्तथात्वम् । वहिमुखेभ्यस्तथात्वं स्पष्टम् ॥

रोहिण्यास्तनयः प्रोक्तो रामः सङ्कर्षणस्त्वया ॥

देवक्या गर्भसम्बन्धः कुतो देहान्तरं विना ॥८॥

रोहिण्याइतिपञ्चभिः ॥ बलं गदं सारणं चेत्यत्र रोहिण्या-  
स्तनयः प्रथमत उक्तः । वसुदेवस्तु देवक्यामित्यत्र कीर्तिमन्त-  
मिति गणनायां सप्तमोऽहीश्वरो गणितः, सङ्कर्षणमहीश्वरमिति ।  
यद्यपि तत्र भगवत्प्रभाव एव कारणं, तथापि लौकिकमकार  
विषयः प्रश्नः ॥ देहान्तरं विनेति ॥ तस्मिन्नेव जन्मनि कथम्  
उभयत्र उत्पत्तिः ? ॥ ८ ॥

भगवतो मथुरापरित्यागे को हेतुरिति पृच्छति—

कस्मान्मुकुन्दो भगवान् पितुर्गेहाद् व्रजं गतः ॥

क वासं ज्ञातिभिः सार्द्धं कृतवान् सात्वतां पतिः ॥९॥

कस्मादिति ॥ कालादिभयनिवारकस्य शुद्धब्रह्मणो  
भयाभावे व्रजगमने को हेतुरिति मुकुन्दपदेन सूचितम् । सर्वेभ्यो  
मोक्षदाता मुकुन्दः । वृहद्वनवृन्दावनादिषु मध्ये नन्दादीन् ज्ञाति-  
त्वेन परिकल्प्य ज्ञातिभिः सह क वासं कृतवान् ? । अथवा,  
असंज्ञातिभिः सम्यग्ज्ञातिभावरहितैः क्वा साकं सहभावं कृत-  
वान् । भगवतस्तु तदवतारः सतामेव संरक्षणार्थः । यतः स  
सात्वतां शुद्धसत्त्वे प्रतिष्ठितानामेव पतिः ॥९॥ प्रश्नान्तरम्—

ब्रजे वसन् किमकरोन्मधुपुर्यां च केशवः ॥

आतरं चावधीत् कंसं मातुरद्वाऽतदर्हणम् ॥ १० ॥

ब्रजे वसन् किमिति ॥ तज्जात्यनुकरणतश्चावानुकरण-

अथवैत्यादि ॥ अधुनापि, वयं गोवृत्तयोऽनिदां, श्रूयतां मे पित-  
रित्यादिवचनानामश्रवणाद्वसुदेवपुत्रत्वेन यादवत्वेन ज्ञानादेवमपि  
केंथनं सम्भाव्यते इत्याशयेनेदमुक्तम् ॥

लीलाप्रश्नः । पूर्वोक्तानुवाद एव वा । वृजेव वसन् किमकरोत् ।  
कंसवधादिकं स्पष्टमपि लोके विगर्हितमिति पृच्छति ॥ भ्रातर-  
मिति ॥ मातुभ्रातरमद्वा स्वहस्तेन मातुलस्य मान्यत्वादतदर्हणं  
वधानर्हम् । कस्मादिति पूर्वस्यानुष्ठोऽत्र ज्ञेयः । वृजे मथुरायां  
च के के उद्धृताः । कंसस्यापि का व्यवस्थितिरिति प्रश्नः ॥ १० ॥

द्वारकायां कियत्कालं स्थितवानित्याह—

देहं मानुषमाश्रित्य कति वर्षाणि वृष्णिभिः ॥  
यदुपुर्यां सहाऽवात्सीत् पत्न्यः कत्यभवन् प्रभोः ॥ ११ ॥

देहमिति ॥ अत्यन्तनटोऽपि प्रहरमात्रं वेषं करोति कपट-  
मानुषवेषं कियत्कालमास्थाय स्थित इति कालप्रश्नः । तत्र  
स्थितस्य विशेषप्रयोजनाभावाद् देहं मानुषमाश्रित्येति तत्रैवोक्त-  
म् । वृष्णिभिर्यादवैः सहेति । असमानसमानताऽपि बहुकाल-  
मयुक्तेति सूचितम् ॥ यदुपुर्यामिति ॥ परस्थाने वासः । अवात्सी-  
दिति वासे न सन्देहः । लक्ष्मीसमानभाग्यं कियतीनां जात-  
मिति, पत्न्यः कत्यभवन्नितिप्रश्नः । प्रभोरित्यनेन सर्वसामर्थ्य-  
तस्य वर्तते इति संगोप्य नान्यथा कथनीयमिति सूचितम् ॥ ११ ॥

अन्यदपि युक्तिविरुद्धं सोपपत्तिकं वक्तव्यमित्याह—

एतदन्यच्च सर्वं मे मुने कृष्णविचेष्टितम् ॥

वक्तुमर्हसि सर्वज्ञ श्रहघानाय विस्तृतम् ॥ १२ ॥

तत्रैवोक्तमिति ॥ तत्रैव वृष्णिमानुषदेहं पवाश्रयणमन्नोक्तमित्य-  
र्थः । तेषु सर्वेषु भूमारराजपृतनानिरसनसामर्थ्याय भगवानाविष्ट-  
स्तिष्ठतीति तथा । एतज्ञापनायैवाद्यश्रवण उक्तः । अन्यथा तं विना-  
ऽपि प्रश्नसम्पत्तेस्तं न वदेत् । एवं सति, वृष्णिभिः सह देहं मानुष-  
माश्रित्य कति वर्षाणि यदुपुर्यामवात्सीदिति सम्बन्धो ज्ञेयः । अत  
एवाग्रे प्रभुर्वश्यति, नैवान्यतः परिभवोऽस्य भवेत् कथञ्चिदित्यन्न  
हेतुभूतं विशेषणं— मत्संश्ययस्योति ॥

एतदन्यच्चेति ॥ अन्येदपृष्टं सर्वं भगवत्कृतम् ॥ मे इति ॥  
 तदीयत्वान्मैतदेव कृत्यमिति ॥ मुन इति ॥ ज्ञानार्थं सम्बोधन-  
 म् ॥ कृष्णविचेष्टिमिति स्वतन्त्रफलत्वम् । कृषिर्भूवाचकः  
 शब्दो नश्च निर्वृतिवाचकः \* तयोरैक्यं परं ब्रह्म कृष्ण इत्य-  
 ऋभिर्धीयत इति सदानन्दः कृष्ण उक्तः । तच्चरित्रमपि सदानन्द-  
 रूपमेवेति फलत्वात् सर्वमेव वक्तव्यम् । एतन्मर्माभिज्ञस्त्वमेवेति  
 वक्तुमर्हसि । वीर्याद्यरूपेऽपि केवलं चरित्रेऽप्यहं श्रद्धानः ॥ वि-  
 स्तृतमिति ॥ तादशोऽपि विस्तारो वक्तव्यः । सर्वत्रैव चरित्रेचतु-  
 र्विधेऽपि विस्तारः । वीर्याणि, सर्वगेयचरित्राणि, अलौकिक-  
 वीर्याण्यगेयचरित्राणीति चातुर्विध्यम् ॥ १२ ॥

एवं द्वादशभिः प्रश्नं निरूप्य सर्वथा कथनार्थम्, अकथने  
 वा बाधकमाह—

नैषाऽतिदुःसहा क्षुन्मां त्यक्तोदमपि बाधते ॥  
 पिबन्तं त्वन्मुखाम्भोजच्युतं हरिकथाऽमृतम् ॥ १३ ॥

नैषेति ॥ आर्तिकथनायैषेति ॥ अप्रयोजकत्वं वारयति ॥  
 अतिदुःसहेति ॥ क्षुन्मामिति प्रमाणकथनम् । उदकत्यागः प्रका-  
 रान्तरेण देहरक्षाभावार्थः । एषा परमोक्तमाधिकारस्थितिः ।  
 उदकस्योभयनाशकत्वात् तथोक्तम् । क्षुधो भ्रातृव्यत्वश्रवणाद्  
 अवश्यबाधकत्वात्तदेवोक्तम् । शीघ्रकथनाय वर्तमानप्रयोगः ।  
 अम्भोजत्वममृतस्नावात् । कथाकथने वक्तुः परवशत्वापादकं  
 चरित्रमिति । पानमन्तःप्रवेशनमविस्मरणाय । इदानीमपि पूर्वोक्त-  
 कथनानुसन्धानादृत्तमानप्रयोगः । सम्भावनयेत्यन्ये । आनन्दत्व-  
 चेतनत्वद्योतनाय, हरीति ॥ विशेषतो हुःखनाशकत्वं तत्र  
 प्रसिद्धमिति विशेषतो हरिकथा अमृतमिवेत्यमृतपदे यौगिकोऽर्थो

शृहीतः । असङ्कोचान्मुक्तिरेव फलति । अतस्त्वमेव मोक्षदातेति  
वक्ता स्तुतः ॥ १३ ॥

शौनकादीन् सावधानतयाऽभिमुखान् करोति सूतः—

सूत उवाच ॥

एतं निशम्य भृगुनन्दन साधुवादं  
वैयासकिः सभगवानथ विष्णुरात्म् ॥  
प्रत्यर्थं कृष्णचरितं कलिकल्मषधनं  
व्याहर्तुमारभत भागवतप्रधानः ॥ १४ ॥

एतमिति ॥ परस्पराभिनन्दनेनायमर्थः स्फुरतीति तथा  
प्रतिपाद्यते । एतस्य प्रश्नस्य मूलत्वात् प्राधान्येन निर्देशः ॥  
एतमिति ॥ पुनः पुनः प्रश्ने वक्तुरुद्देशः सम्भवति । आक्षेपे क्रोधः ।  
तदुभर्य निरस्याति ॥ निशम्योति ॥ नितरा श्रुत्वा, अर्थतो-  
ऽभिप्रायतश्च समीचीनमिति । नतु दाक्षिण्येनेत्यर्थः । विश्वासार्थं  
भृगुनन्दनेति सम्बोधने हेतुभूतं विशेषणम् ॥ साधुवाद-  
मिति ॥ शब्दतो वदनं वादः । साधूनां वादः । साधवः पदार्थं  
भगवत्सम्बन्धिनोऽस्मिन्नुच्यन्त इति । साधूनां वादो यस्मादिति  
वा । वीतरागा भगवत्कथामेव कुर्वन्तीति । निरूपितप्रमेयस्य  
साधुवादत्वज्ञापनाय विशेषणम् । भगवद्भक्ताश्चेन्मिलन्ति तदैवं  
वाक्यं प्रष्टव्यमिति महता कष्टेन व्यासो भगवद्भृगुणप्रतिपादक-  
मिदं शास्त्रं चकार । तस्य प्रवर्तनार्थं च शुकः प्रवृत्तः । तादृशं  
प्रश्नरूपं साधुवादमेवाऽपेक्षते । महता प्रयासेन भगवन्मत-  
प्रवर्त्तकत्वात् । तदाह ॥ वैयासकिरिति ॥ तथापि भगवच्चरित्रस्य  
दुर्ज्ञेयत्वात् कथमुक्तरमत आह ॥ सभगवानिति ॥ भगवता स-  
हितः । तदन्तःस्थितो भगवानेवोक्तरं प्रयच्छतीत्यर्थः । नन्वेवं

भगवान् स्वयमुक्तरं प्रयच्छति कथामित्याशङ्काह ॥ विष्णुरात-  
मिति ॥ अथेति भिन्नोपक्रमे । एतावत्कालं शुकः स्वयमेवाह ।  
इदं चरित्रं हु तत्र स्थितो भगवानेवाऽहेति भिन्नः प्रक्रमः ।  
विष्णुना एतदर्थमेव रक्षितः । अन्यथा पुरुषार्थो न सिद्ध्यतीति  
किं रक्षणेन । श्रवणे निमग्नचित्तत्वात् प्रत्यर्चनम् । पूर्वं शुकः  
स्तुतः । तेन शुकोऽपि तमग्रे स्तौतीति प्रत्यर्चनम् । पूज्यो हि  
भगवान्, तद्गुणाश्च । ते चोभयत्र पूर्णा इति परस्परं पूजा ।  
एवमेव भगवत्कथायां परस्परार्चनं शास्त्रसिद्धम् । येऽन्योन्यतो  
भगवता इति वाक्यात् । एतावदुद्वोगस्य फलमाह ॥ कृष्णोति ।  
अवतारचरित्रत्वेनालौकिककत्वमुक्तम् । पापस्य प्रतिबन्धकत्वा-  
शात्र श्रद्धा भविष्यतीत्याह ॥ कलीति ॥ षणां शोधकानां  
देशादीनां धर्महेतूनां चाभावाच्चरित्रमेव शोधकम् । अन्यथा  
युगे धर्मप्रवृत्तिमोक्षो वा न स्यात् । महता प्रक्रमेण समारम्भे  
हेतुः । भगवता एव प्रधानं यस्येति । विशेषेणाहर्तुं वक्तुमारम्भं  
कृतवान् । अत एव मननपरित्यागेन कथामेव कथयति, सभाज-  
यति च त्रामेव, न ज्ञानादिकमिति भावः ॥ १४ ॥

समानशीलव्यसनं दृष्ट्वा राजानं चाभिनन्दति द्वाभ्याम्—

**श्रीशुक उवाच ॥**

सम्यग्ब्यवसिता बुद्धिस्तव राजर्षिसत्तम ॥  
वासुदेवकथायां ते यज्ञाता नैष्ठिकी रतिः ॥ १५ ॥

सम्यग्गिति ॥ भगवति लयात् पूर्वस्थिरप्रज्ञतैव सर्वोत्तमा ।  
सम्यग्ब्यवसायं भगवत्कथैव श्रोतव्या, नान्यत् किञ्चिदि-  
त्यध्यवसायं पासा । ब्रह्मर्षीणामप्येतद् दुर्लभं, तव तु जातमि-  
त्याशयेण सम्बोधनम्— राजर्षिसत्तमेति ॥ राजा स्वधर्मनिष्ठः ॥

स च लौकिकः । कृषिवैदिकधर्मनिष्ठः । स चासौ सन् भगव-  
र्द्धर्मनिष्ठः । तत्राप्युत्कर्षो भगवद्गीकारात् । अत एव तचैतादशो  
व्यवसाय उचित इति भावः । द्विधा च निश्चयः सम्भवति—  
शास्त्रार्थानिश्चयात्, स्वरुच्या वा । तत्राद्यो मध्यमः । त्वं तूत्तम  
इत्याह ॥ वासुदेव इति ॥ यस्मात् कथायां रतिज्जर्तेति । सा-  
उपि न चञ्चला, न केनाप्यन्यथाकर्तुं शक्या । निश्चयस्य सम्यक्  
पोषिका रतिः । यस्मान्निश्चयाद्वासुदेवकथायां रतिज्जर्तेति  
वा । अथवा हेतुद्वयं राजाभिनन्दन एव । दुर्लभत्वं कथारतेर्वदन्  
कारणभूतं निश्चयमाह । साध्यसाधनयोर्निष्पन्नत्वात् सभाजनम् ।  
प्रश्नेन चैवम्भावस्तस्याभिज्ञातोऽतोऽर्थात् प्रश्नएव स्तुतः ॥ १५ ॥

प्रकारान्तरेणापि साक्षात् प्रश्नं स्तौति—

वासुदेवकथाप्रश्नः पुरुषाँस्त्रीन् पुनाति हि ॥  
वक्तारं पृच्छकं श्रोतृस्तत्पादसलिलं यथा ॥ १६ ॥

वासुदेवेति ॥ वासुदेवस्य मोक्षार्थत्वात् तत्सम्बन्धि यत्-  
किञ्चिद् वस्तु तत् पवित्रयत्येव । तत्रापि कथा तत्सम्बन्धि-  
गुणदोषाभिनिवेशजनिका । तत्रापि प्रश्नः, तज्जिज्ञासया दार्ढ्य-  
हेतुः ॥ त्रीन् पुरुषान् ॥ प्रश्नानन्तरं कथिद्वक्ता, कथिच्छ्रोता  
मध्यस्थः, प्रश्नकर्ता च त्रयो भवन्ति । स्तब्धचित्ततया पूर्वं वक्ता  
भगवद्गुणाभिज्ञोऽपि तृष्णीं स्थितः । तत्र भगवद्गुणेषु तृष्णी-  
म्भावः पापादेवेत्यध्यवसीयते । प्रश्ने च यदुद्धता भवन्ति गुणा-  
स्तत्पापनाशादेव । श्रोतृणामपि विद्यमाने पापे भगवत्प्रवर्ण  
चित्तं न भवतीति, प्रश्ने च जायत इति तत्पापनाशक्त्वमपि ।  
प्रश्नं करिष्यामीति यदा मनसि प्रश्न उद्धतस्तदा पापे विद्यमाने  
मुखान् निःसरति । यदा युनर्निःसरति तदा तस्यापि पापं ना-

शयतीति ज्ञायते । अतस्मीन् पुरुषान् पुनातीति युक्तं, तदाह ॥  
हीति ॥ प्रश्नकर्तुः पितृपितामहादयो भविष्यन्तीति तद्वावृत्त्यर्थं  
गणयति ॥ वक्तारमिति ॥ वक्तारमुत्तरस्य । पृच्छकः प्रश्न-  
कर्ता । श्रोता मध्यस्थः । यद्यपि श्रोतृत्वं पूर्वयोरप्यस्ति, तथापि  
निमित्तं भिन्नमिति तदेव प्रयोजकत्वेनोक्तम् । पुरुषपदं पूर्वव-  
त् । अत्र कार्यान्तरार्थान् वारयति ॥ त्रीनिति ॥ पावित्र्यमनेक-  
विधं सम्भवतीति तद्वावृत्त्यर्थं पावनं विशिनष्टि दृष्टान्तेन ॥  
तत्पादसलिलं यथेति ॥ प्रश्नः क्वचिदुद्घतः । कञ्चित् प्रेरितवान् ।  
कञ्चिदभिसुखीचकार । नैतावता परमः पुरुषार्थः सिद्धः । यदा  
पुनस्त्रयाणां चित्तं भगवदेकनिष्ठं करोति तदा सफलता ॥  
गङ्गा च पुनः साक्षात्तदगवत्सेवौपायिकं शरीरमुत्पादयति पूर्वसम्ब-  
न्धिनं पापं तत्कार्यं नाशयित्वा । तथा भगवत्कार्योपयोगि चित्तं  
यावत्या भवति । तावतीं शुद्धिं करोतीत्यर्थः । त्रीन् त्रिलोकस्थान-  
सात्त्विकादिभिन्नान् वा कूलद्रव्यस्थितान्मध्यस्थान् वा, ब्रह्माणं  
महादेवं भगीरथं च वा ॥ १६ ॥

एवं भगवत्सम्बन्धित्वेन प्रश्नमभिनन्द्य भगवदवतारप्रयोजन-  
ज्ञानार्थं कथामारभते—

भूमिर्द्विसन्तुपव्याजदैत्याऽनीकशताऽयुतैः ॥

आक्रान्ता भूरिभारेण ब्रह्माणं शरणं ययौ ॥ १७ ॥

भूमिरिति ॥ भक्तानां दुःखनाशाय कृष्णावतरणं मतम् \*  
भ्रूमिर्माता तथाचान्ये भक्ता वै त्रिविधामताः ॥ सर्वेषां च महद्  
दुःखं नान्येन विनिवार्यते \* यदा तदा हरिः कृष्णः प्रादुरा-  
सीदिति स्थितिः ॥ ये भक्ताः शास्त्ररहिताः स्त्रीशृद्धद्विजवन्धवः\*

---

उद्धारविषयनिर्दीर्घमाहुः ॥ ये भक्ता इति ॥ शास्त्रीयसाधनरहि-

तेषामुद्धारकः कृष्णः स्त्रीणामत्र विशेषतः ॥ येषां निरोधकं  
शास्त्रं योगादि विनिख्पितम् \* शेषभावस्तत्र हरेन्न कदाचिद्  
गमिष्यति ॥ संसारदुःखव्यावृत्त्यै निरोधोऽत्र निरूप्यते \* अतो  
निरोधो ज्ञानात्मा दुःखरूपा च संसृतिः ॥ एवमेकं फलं प्रोक्तं  
द्वयं वा न विरुद्ध्यते \* सञ्ज्ञस्य प्रक्रिया युक्ता ततः स्कन्धोऽपि  
युज्यते ॥ अवतारो निरोधाङ्गं तदङ्गं दुःखमेव च \* धैर्यार्थं  
सान्त्वनं प्रोक्तं भूमिमात्रोर्न चान्यथा ॥ अन्ते दुःखं भक्तकृतं

तानामित्यर्थः । ननु ससाधनानामपि कथं न विषयत्वमित्याशङ्क्य  
तत्र बाधकमाहुः ॥ येषामिति ॥ किञ्च, एतेषां निरोधपदार्थोऽपि  
पूर्वस्माद्विलक्षणोऽतोऽपि न विषयत्वमित्याहुः ॥ संसारेति ॥ अत्र  
ससाधनेष्वित्यर्थः ॥ निरूप्यते ॥ त्वयेति शेषः । तथाच संसारस्या-  
ऽविद्याकार्यत्वेन तन्निवृत्तेश्च ज्ञानैकसाध्यत्वेन तद्रूप एव निरोधस्तेषां  
वाच्य इत्याह ॥ अत इति ॥ तथाच बहवेव वैलक्षण्यमिति भावः ॥

किञ्च । भक्तानां संसारो लीलोपयोगित्वेन सुखरूपस्तेषां तु  
दुःखरूप इतीतोऽपि तद्वैलक्षण्यमित्याहुः ॥ दुःखोति ॥ प्रासङ्गिकमुक्ता  
पूर्वोक्तमुपसंहरन्ति ॥ एवमिति ॥ एकं निःसाधनानां भगवत्प्राप्ति-  
लक्षणमित्यर्थः । ननु भगवत्कृतनिरोधो न शास्त्रैर्जनयिलुं शक्य इति  
पूर्वोक्तशेषभावासम्भवात् ससाधनानामपि विषयत्वं वक्तुं युक्तम् ।  
अत एव, तथा परमहंसानां मुनीनाममलात्मनाम् \* भक्तियोग-  
वितानार्थं कथं पश्येमहि श्रियः, इतिपृथावचनमपि गीयतइत्याशयेन  
पक्षान्तरमाहुः ॥ द्वयं वेति ॥ उभयोर्निरोधस्यैकरूपत्वेनोक्तवैलक्षण्या-  
भावात्थेत्यर्थः ॥ एवम्प्रकारेण लीलाकरणे कथने च हेतुमाहुः ॥  
साङ्गस्येति ॥ निरोधस्येति शेषः ॥ अत्रोपपत्तिमाहुः ॥ तत इति ॥  
यतश्चिकीर्षितनिरोधमवतीर्य स्वयं कृतवानतो हेतोरयं स्कन्धो  
दशमत्वेन युज्यत इत्यर्थः ॥ अन्यथाऽनवतीर्यवाम्बरीषादेरिवात्रापि  
भक्तदुःखनिवारणोक्तौ भक्तकथैवोक्ता भवतीति ईशानुकथैवेयमपि  
भवेदित्यस्य स्कन्धस्य दशमत्वं न स्यादिति भावः ॥ अङ्गमाहुः ॥  
अवतार इति ॥ येन विना यज्ञ सम्भवति तत्तदङ्गमत्रोच्यते । तथा-

प्रादुर्भावाय वै हरेः ॥ आकाशवाणीवाग्देवः सर्वमुक्त्यर्थमुद्भूतः ॥  
 अशक्तः संस्तथा चक्रे तथा नारद एव हि ॥ दशभिः सान्त्वनं  
 भूमेः पञ्चत्रिंशत्समैस्तथा ॥ अष्टभिर्नारदोक्त्यैव सर्वेषां दुःखमञ्ज-  
 सा ॥ तत्र दशभिर्भूमिसान्त्वनं वाचा उपायेन देवक्याः पञ्च-  
 त्रिंशत्त्रिस्ततोऽष्टभिः सर्वेषां दुःखं भगवदवतारार्थं हेतुभूतमुच्यते ।  
 उद्यमः स्वदुःखनिवेदनेन, दैन्यम् । ततो भक्तानां भगवत्समीप-  
 गमनम् । निवेदनार्थं स्तोत्रम् । ततो भगवद्वाक्यनिवेदनम् ।  
 शब्दतस्तदर्थश्चतुर्भिर्विवृतः ॥ । क्रियाजन्मसङ्खर्षणमायाभिस्तत  
 उपसंहार इति । तत्र प्रथमं भूमेरुद्योग उच्यते । व्यापिवैकुण्ठ एव  
 हरिः प्रकटः । अन्यत्र सर्वत्र गुप्त इति । भगवत्स्थाने न गता  
 भूः । ब्रह्मणा च जनिता । अत उपायकरणार्थमेव भूम्युद्धरण-

चाऽनाविर्भावे निरोधपदार्थं एव न स्यादिति भावः । यद्वा, यतः  
 संसारभवदुःखव्यावृत्तिरेव निरोधप्रयोजनमतो निरन्तरं भगवत्-  
 स्मरणात्मको निरोधो दैवासुरसाधारणो निरूप्यत इत्याहुः ॥ संसारे-  
 ति ॥ स्मृतिश्च काचित् स्नेहात् काचिद् द्वेषादिनेति परं विशेषः । एकं  
 पूर्वोक्तमित्यर्थः । अथवा यतो लीलानुपयोगिसंसारवतां संसृतिरपि  
 दुःखरूपाऽतोऽधिकारिभेदेन विरोधाभावाद् दुःखनिवृत्तिः संसार-  
 निवृत्तिश्चेति द्वयमपि फलमित्युक्तमित्याहुः ॥ दुःखरूपा च संसृतिः,  
 द्वयं वा न विरुच्यत इति ॥ एवमनुकौ दुःखरूपेत्याद्यनर्थकं स्यात्  
 केषाञ्चिद्भक्तानां दुःखमेव निवारितम् । अहम्ममात्मकः संसारस्तु  
 लीलोपयोगित्वेन स्थापित एव । केषाञ्चिद्भक्तानामन्येषां च संसारो-  
 पि नाशितः । तेन द्वयमपि फलमित्यर्थः । नन्वाधिदैविकप्रवर्तनं  
 विना वाण्युद्गमासम्भवे भक्तदुःखहेतुवाणीं स कथं प्रवर्त्तिवा-  
 नित्याशङ्क्य तत्त्वात्पर्यमाहुः ॥ सर्वमुक्त्यर्थमिति ॥ हर्याविर्भावं विना-  
 सा न भवतीति स्वयं तं कर्तुमशक्तस्तद्भेतुहेतुं चक्र इत्यर्थः ॥ तद-  
 नुगुणदेवतायास्तदुत्कर्षमसहमानाया इतिरूपेऽग्रिमग्रन्थे तत्पदाभ्यां  
 कंस एवोक्त इति श्लेयम् । मुक्तिहेतुत्वेन तदनुगुणत्वम् । भगव-

वदधुनापि करिष्यतीति तत्र गमनम् । भूर्मिर्वस्तुतो दैत्यानाम् । यावदासीनः परापश्यति तावदेवानामतस्तावदूपेण देवोपयोगिना गमनम् । शीघ्रं बाधाभावाय । कार्यावश्यकत्वाय च शरणगमनम् । दैत्याः सर्वे मायादेवताः कापद्येनैव भूमिं रसातले नेतुं राजरूपेणावतीर्णाः । राजां दैत्यत्वज्ञापकं लक्षणं हृष्टत्वमुच्छास्त्रवाच्चित्वम् । एतदेव सर्वत्र लक्षणम् । हता अमुक्तास्ते देवेष्व-  
जपि प्रविष्टा इति देवा अपि तथा । अतस्तेऽप्यन्ते निराकृताः । अवतारे तद्वर्मा भविष्यन्तीति, तद्वावृत्त्यर्थमाह ॥ व्याजेति ॥ ते च दैत्या नोपभोगार्थमागताः, किन्तु घातार्थमिति ज्ञापयितु-  
माह ॥ अनीकेति ॥ दैत्यानामनीकानि तेषां शतान्यसंख्यातानि। तानि चायुतान्यमिलितानि तत्र तत्र पुङ्गीभूय स्थितानि । अत एवासमन्तात् क्रान्ता यथा सर्वतश्च शीघ्रं निमशा भवति । भूरि-  
भारेणाक्रान्ता । दैत्यत्वं भारजनकत्वम् । यथा उन्मत्त एकोऽपि नौकाखडो नौकां मज्जयति । बलाक्रमणे च भारः । पूर्वं ब्रह्मणा उद्धारे उपायः कृत इति ब्रह्माणं शरणं ययौ ॥ १७ ॥

रूपान्तरेण गमनं देवानां हितकारीन भवतीति हविर्दीनी-  
रूपेण गतेत्याह—

गौर्भूत्वाश्रुमुखी खिन्ना रुदन्ती करुणं विभोः ॥

उपस्थितान्तिके तस्मै व्यसनं समवोचत ॥ १८ ॥

गौर्भूत्वेति ॥ गौर्भूत्वा अन्तिके उपस्थिता तस्मै व्यसनं

---

न्मातृदास्यं दैवपक्षे परमोत्कर्षः । अयं चासुर इत्यसहमानत्वम् । एव-  
मविरोधः पूर्वापरयोः । कालो ह्यत्र प्रतिबन्धको जात इत्यत्रपदस्य  
देवानुगुणत्वे कंसस्येत्यर्थो श्लेयः । तथा सति मातुर्दुःखासम्भवेन  
मातृत्वमेव न स्यादिति भावः ॥ अतस्तेऽप्यन्त इति ॥ भीष्मादय  
इत्यर्थः ॥ तद्वर्मा इति ॥ नृपर्वर्मा इत्यर्थः ॥

समवोचतेति सम्बन्धः । अश्रूणि अप्रोञ्छितानि निरन्तरं प्र-  
वृत्तानि मुखे समयान्ति । अन्तःखेदात्मके तापे स्वेद एवाश्रूणि  
भवन्ति । खेदोऽपि ज्ञानजनितश्चेत्तदा ज्ञानद्वारा नेत्रयोर्निर्गतः  
स्वेदोऽश्रुशब्देनोच्यते । दैत्यानामभिप्रायज्ञानेन शोकः । अन्तःस्थि-  
तधर्मविसंवादि वाक्यमप्रमाणमिति धर्मप्राकच्यपूर्वकं धर्मकथन-  
म् । वहूनां तादृशानां सम्भवान्निर्दारार्थं कथनम् । अधिकारि-  
त्वादविचारदशायां न सर्वज्ञतेति युक्तं कथनम् ॥ खिन्नेति ॥  
दुःखसन्ततिरत्यन्तं निरूपिता । दौर्बल्यं कान्त्यभावश्च तस्य  
ज्ञापकौ । तस्यास्ततोऽन्योपायबोधननिवृत्यर्थं तथोक्तम् । रोदनं  
शब्दात्मकं करुणं यथा भवतीति पितृवियोगजनितखेदाभावाय ।  
अधिकारित्वात् कार्यान्तरव्यावृत्यर्थं रोदनम् ॥ विभोरिति  
ब्रह्मणः सामर्थ्यं प्रतीकारे घोतितम् । उप समीपे भगवत्येवा-  
न्तर्यामिणि स्थिता । बाहिरन्तिके स्थिता ब्रह्मणः । व्यसनमप्र-  
तीकारदुःखं स्वं सम्यग्वोचतेत्यर्थः ॥ १८ ॥ ॥ ॥ ततो ब्रह्मा  
दैत्यसम्बन्धित्वाद् भूमेः सहायार्थमाऽकारणशङ्काव्यावृत्यर्थ-  
मालोचनज्ञानेन तदुक्तार्थं निश्चित्य प्रतीकारं कुतवानित्याह—

ब्रह्मा तदुपधार्याथ सह देवैस्तया सह ॥

जगाम सत्रिनयनस्तीरं क्षीरपयोनिधेः ॥ १९ ॥

ब्रह्मेति ॥ ब्रह्मत्वात्था सामर्थ्यं ज्ञानात्मकत्वात् ॥ अथे-  
ति ॥ स्वनिश्चयानन्तरं, न तु भूमिवाक्यमात्रे । देवानां नयनमा-  
ज्ञापनार्थम् । आलोचने प्रतीकारं ससाधनं ज्ञातवानिति । महा-  
देवस्य नयनं दैत्यानामुपायान्तरोपदेशाभावाय । भूर्मन्यनं नि-  
मित्तज्ञापनाय । अत एव, त्रिनयनपदम् । त्रिष्वपि देवदैत्य-  
मनुष्येषु नयनं यस्येति । श्वेतद्वीपं भगवतः प्रियं धामेति । व्यापि-  
वैकुण्ठद्वारस्य तत्र नैकव्याद्वा क्षीरपयोनिधेस्तीरं जगाम । भूमा-

वासक्त एव भूम्युपकारं करिष्यतीति ज्ञापनार्थं च ॥ १९ ॥

तत्रापि भगवतस्तिरोभावात् स्तोत्रं कृतवानित्याह—

तत्र गत्वा जगन्नाथं देवदेवं वृषाकपिम् ॥

पुरुषं पुरुषसूक्तेन उपतस्थे समाहितः ॥ २० ॥

तत्र गत्वेति ॥ गमनमात्रेणैव स्तोत्रं कृतवानिति ज्ञापनार्थं गत्वेत्यल्लुवादः । तत्र गत्वा समाहितो योगारुदः पुरुषसूक्तेन उपतस्थ इति सम्बन्धः । स्वयं कथं न प्रतीकारं कृतवानिति शङ्खाभावायाह ॥ जगन्नाथमिति ॥ जगतां स एव नाथस्ततः स्वस्याकरणम् । ननु जगन्नाथत्वे दैत्यानामपि नाथ इति प्रतीकारं न कुर्यादित्याशङ्खाह ॥ देवदेवमिति ॥ देवानामपि स एव देवः । देवैर्दीन्यतीति वा । प्रजापतेः प्रजापतिरग्रेरश्चिः सूर्यस्य सूर्य इति । अतो देवानां भगवानाधिदैविकरूप इति न दैत्यहितं करिष्यतीति भावः । जगन्नाथो मूर्यादया । सांप्रतं दैत्यानामतिक्रमान्व पक्षपातः । ननु भूमे रसातलगमनेऽपि स्वर्गे देवैः सह क्रीडा देवहिताचरणं च सम्भविष्यतीत्याशङ्खाह ॥ वृषाकपिमिति ॥ वृषो धर्मो यज्ञादिरूपः । तस्यासमन्तात् कं सुखं फलं स्वर्गादि तत्र पिवतीति सर्वयज्ञफलभोक्ता । भूम्यभावे ततो यज्ञाभावः । देवानां च देवत्वं यज्ञफलभोगादेव । नन्वहृष्टेऽसंनिहितश्च कथं स्तूयत इत्याशङ्खाह ॥ पुरुषमिति ॥ स हि स्वहृदय एव वर्तते । पुरुषो वा नारायणः स्वपितेति ततः कार्यावश्यम्भाव इति ज्ञापनार्थं, पुरुषसूक्तेनेति । वैदिकेन भगवत्प्रेरणया प्राप्तेन भगवतोऽतिप्रियेण । पुरुषसूक्तं च तेजोमयम् । उपस्थानविद्यया तेजोमयः परितुष्यतीत्यन्तर्यामिपुरःसरं स्तोत्रकरणात् तत्सूक्तेनैव स्तोत्रसुचितम् ॥ २० ॥

ननु पुरुष एव तथा सत्यऽवतरिष्यतीत्याशङ्क्य तन्निराकरण-  
पूर्वकं भगवत् उत्तरं जातं स्वान्तःकरणे उपलभ्य अतिसूक्ष्म-  
त्वादेवानामगम्यं तान् ज्ञापितवानित्याह—

गिरं समाधौ गगने समीरितां  
निशम्य वेधात्रिदशानुवाच ह ॥

गां पौरुषीं मे शृणुताऽमराः

पुनर्विधीयतामाशु तथैव मा चिरम् ॥ २१ ॥

गिरमिति ॥ समाधौ यो भावितो भगवान् सलोकः ।  
तत्राकाशे भगवद्वाक्यं भगवतोक्तं श्रुतवान् । तत्र प्रमाणमाह ॥  
वेधा इति ॥ अन्यथा कथं विदधाति भगवदाज्ञाव्यतिरेकेण ।  
ननु देवा अपि ब्रह्मतुल्याः कथं न श्रुतवन्तस्तत्राह ॥ त्रिदशा-  
निति ॥ तिस्रो दशा येषां, षाल्यं कौमारं यौवनमिति । अनेन  
तेषामुत्पत्याज्ञापि युक्ता भवतीति ज्ञापितम् । अकस्मात् क्षणं  
स्थित्वा किञ्चिद् विचार्य उक्तवानिति सर्वेषामाश्र्वर्यं हेत्याह ।  
स्वतः कथनं वारयति ॥ पौरुषीमिति ॥ गामित्यखण्डनाय ।  
तस्या वाचो दोग्धृत्वाय च । म इति प्रमाणार्थम् । न हि ब्रह्म-  
वाक्यमन्यथा भवति । पुरुषसम्बन्धिन्येव मत्तो वा श्रोतव्येति ।  
आदौ भगवत् आज्ञापनमाह ॥ अमरा इति ॥ प्रथमतः श्रुत्वा  
पुनः पश्चाद्विधीयताम् ॥ चिरं मा विलम्बो न कर्तव्यः । सामग्रीमेव  
संम्पादयितुमादौ बोधयति, पश्चाद्वक्ष्यत्याज्ञाम् । अग्रे च वक्तव्य-  
मंशावतरणम् । तदेवानां मरणानन्तरं भवतीति शङ्काव्युदासा-  
य—अमरा इति सम्बोधयति ॥ शृणुतेति ॥ सावधानार्थं वचन-  
म् । पुनःपदं च पूर्वं रामावतारे रावणभीतेन ब्रह्मणा पूर्वमपि  
देवा आज्ञाप्ता अंशावतारणार्थमिदानीमपि तथैवाज्ञेति ज्ञापना-  
र्थम् । पूर्वं विलम्बेन कुतम् । तदूच्युदासाऽश्विति ॥ पुन-

स्तथैवांशावतरणं विधीयतामित्यर्थः ॥ तथैवेति ॥ यो देवो यावतांशेन जातः । पौर्वापर्येण वा । पूर्वं दशरथो नावतीर्ण इति । आज्ञया तमवतार्य षष्ठिसहस्रवर्षान्तरं स्वयमवतीर्णः । अतो विलम्बः । तां शङ्कां प्रकृते वारयति ॥ चिरं मेति ॥ २१ ॥

ननु त्वया किमुक्तं, किं वा भगवतोक्तमिति शङ्कां दूरी-  
कुर्वन् पूर्वं वानरेष्ववतारं प्राप्य खेदो भूयान् प्राप्त इति देवाशङ्कां  
च परिहरन् भगवदुक्तमाज्ञापनमाह—

पुरैव पुंसाऽवधृतो धराज्वरो  
भवद्विरंशैर्यदुष्ट्रूपजन्यताम् ॥  
स यावदुव्या भरमीश्वरेऽवरः  
स्वकालशक्त्या क्षपयँश्वरेऽ भुवि ॥ २२ ॥

पुरेवैति ॥ भूमेः पीडाकथनात् पूर्वमेव भगवता धराज्वरोऽव-  
धृतो निश्चितः । तत्र हेतुः ॥ पुंसेति ॥ पुरुषो हि भार्या स्पृशति ।  
ज्वरस्तु स्पर्शमात्रेणैव इयते । अतोऽस्मत्कृतं इपनं नापेक्षितम् ।  
अतो भगवान् मद्वाक्यात् पूर्वमेव स्वयमेवोक्तवान् । आज्ञामाह ॥  
भवद्विरिति ॥ भगवानप्यवतरिष्यति । ततः पूर्वमेव भवद्विरुप-  
जन्यताम् । भगवज्जननसमीपे जन्यताम् । आवश्यकत्वायांशैरि-  
ति । भवन्तो हि भगवदंशा हस्तपादादय इव सेवकाः । प्रभुः  
ससेवक एव सर्वत्र गच्छति । पूर्वस्माद् वैलक्षण्यं, यदुष्विति ॥  
भगवानपि यदुष्ववतरिष्यति । अतो लोके प्राकृत्याभावाय समीपे  
जन्यतामित्याज्ञा । इदं जननं सेवार्थत्वात् स्थितिपूर्वकम् । तत्र  
कियत्कालं स्थातव्यमित्याकाङ्क्षायामाह ॥ स यावदिति ॥ या-  
वत् स भगवान् यदुषु चरेत्तावदुपजन्यताम् । समीपे स्थातव्यम् ।  
जननं पुत्रपौत्रादिरूपेणान्तमुत्यत्यर्थमुक्तम् । स्थितिस्त्वर्थादेव

भविष्यतीति तन्मोक्तम् । भगवानपि कियत्कालं स्थास्यतीत्याशङ्कायामाह ॥ उव्या भरं स्वकालशक्त्या यावत् क्षपयेश्वरेदिति ॥ तदपि कियत्कालमित्याशङ्कायामाह ॥ ईश्वरेश्वर इति ॥ ईश्वर एव स्वच्छन्दचारी । तेषां सर्वेषां कालादीनामपि य ईश्वरः । स कथं नियन्तुं ज्ञातुं वा शक्यते । एतावत्कालं स्थास्यतीति । अनेनैव नियतभोगयुक्तानां देवानामकरणशङ्काऽपि व्यावर्त्तिता । दैत्या अस्मान् मारयिष्यन्तीति न शङ्कनीयम् । यतः स्वकालशक्त्यैव भारं दूरीकरिष्यति ॥ चरेदिति ॥ भारभूता दैत्या नैकत्र तिष्ठन्तीति, तदर्थं चरणम् । कालनियमस्य चाङ्गानम् । अङ्गातस्तु न भविष्यतीत्याह ॥ भुवीति ॥ न हि भूमौ जातोऽलौकिकं करोति ॥ २२ ॥

तथापि कावतरिष्यतीत्याकाङ्क्षायामाह—

वसुदेवगृहे साक्षाद् भगवान् पुरुषः परः ॥  
जनिष्यते तत्प्रियार्थं संभवन्तु सुरस्त्रियः ॥ २३ ॥

वसुदेवगृह इति ॥ तस्याप्यंशावतरणव्युदासायाह ॥ साक्षात्भगवानिति ॥ न तु चक्रादिरूपेण, सत्त्वव्यवधानेन वावतारः । भगवच्छब्दो गौणेष्वपि वर्तत इति । तदव्युदासार्थं, पुरुषः पर इति ॥ पुरुषोत्तम इत्यर्थः । ब्रह्माण्डात् परस्य कथनादर्थादेव प्रकृतिप्रवर्चकः समागतः । ततः परस्तु पुरुषोत्तम एव । स च जनिष्यते । अतस्तत्प्रियार्थं तत्सेवार्थं सुरस्त्रियः सम्यक् सर्वसौन्दर्यपुरःसरं तस्य योग्यस्थानेषु सम्भवन्तु । सुरस्त्रियोऽप्सरसो लक्ष्म्या सहिताः समुद्रादुत्पन्नाः । तासां भोगो भगवता न कृत इति स्वजन्मसाफल्यार्थमेव तासामवतरणम् । तत्प्रियार्थमिति वचनादेवानां स्त्रीत्वेनावतरणं निवारितम् ॥ २३ ॥

भगवदवतरणात् पूर्वमेव सेवासावधानार्थं भगवच्छया-  
रूपस्य शेषस्य सङ्कर्षणसहितस्यावतारमाह—

वासुदेवकलानन्तः सहस्रवदनः स्वराद् ॥

अग्रतो भविता देवो हरेः प्रियचिकीर्षया ॥ २४ ॥

वासुदेवेति ॥ सात्त्विकेषु तु कल्पेषु यः शेते सलिले  
हरिः \* वासुदेवः स विज्ञेयस्तस्यांशोऽनन्त उच्यते ॥ कालात्मा  
च स विज्ञेयो भूभारहरणे प्रभुः \* तत्र सुप्तो हरिश्चापि तदाविष्टो  
भविष्यति ॥ अतोऽनुशयनं विष्णोर्बैलभद्रेण नात्मनः \* एक-  
वत् प्रोच्यते कृष्णो द्विवल्लोकैः प्रतीयते ॥ देवक्यां शयनस्यैव  
सम्भवो न हरेः स्मृतः \* रोहिण्यामपरस्येति कर्षणान्नैव हीनता ॥

तं सङ्कर्षणमन्यस्माद् भिन्नतया ज्ञातुं विशिनष्टि ॥ वासु-  
देवस्य प्रथमतः कला धर्मरूपः । सोऽपि शयनरूप इत्यनन्तः ।  
कालात्मा स हि स्वाऽश्रय एव शेते । तत्राधिदैविकरूपमपि

तदाविष्टस्तस्मिन् सङ्कर्षणे आविष्ट इत्यर्थः । अत्र पूर्वं शश्याक्षरे  
सङ्कर्षणे शयानस्यावतारदशापन्ने तस्मिन्नावेशरूपा स्थितिरनुशयनं  
भवति । तथाचानुशयनस्यैव स्कन्धार्थत्वाद्बूलदेवाविष्टवासुदेव-  
कलाया एव लीला स्कन्धार्थः स्यादित्यत आह ॥ अत इति ॥ यतः  
शयानस्यावेशोऽतो हेतोर्विष्णोः सात्त्विककल्पाधिष्ठातुरेव बलभद्रेण  
कृत्वाऽनुशयनमुच्यते, नात्मनः पुरुषोऽस्य नेतृत्वात् । निरोधोऽस्या-  
ऽनुशयनमात्मन इति मूलवाक्यादिति भावः । तेन नोक्तदूषणमिति  
भावः । तर्हि बलदेव एवं निरूपणे किं तात्पर्यं तदाह ॥ एकवदिति ॥  
पूर्वोक्तवासुदेवस्यांशत्वादंशाशिनोश्च तादात्म्येनाभेदादेकवदेव प्रो-  
च्यते । तेन तत्रापि तथा निरूपणमित्यर्थः ॥ अतस्तश्चरित्रमपि  
मूलरूपचरित्रमेवेति भावः । नन्वेवं लोके न प्रतीयत इत्यत आह ॥  
कृष्ण इति ॥ यथांशत्वेनैकयेऽपि स्वरूपे द्वैविध्यग्रतीतिस्तथा चरित्रे-  
परीत्यर्थः ॥ अत एव यथा चतुर्व्यूहरूपेण प्राकट्यं प्रथुरायां पुरुषोऽस्म-  
स्य ब्रजे तथाऽत्रापीत्याहु देवक्यामिति ॥

स्थितमिति ज्ञापयितुमाह ॥ सहस्रवदन इति ॥ सङ्कर्षणो हि  
सहस्रवदनो वेदात्मा । शेषोऽपि केवलस्तथा भवतीति तद्या-  
वृत्त्यर्थमाह ॥ स्वराडिति ॥ स्वर्गेऽपि राजते । सङ्कर्षणरूपः ।  
यः सितकृष्णकेशः सः अग्रतो भविता । ननु तेनैव चरितार्थत्वे  
किं भगवदवतारेणेत्याशङ्काह ॥ देव इति ॥ स हि देवरूपेणे-  
वावतीर्णों, नाधिकं कार्यं करिष्यति । तर्हि किं तदवतारेणे-  
त्याशङ्काह ॥ हरेः प्रियचिकिर्षयेति ॥ स हि भगवान् सर्वेषां  
दुर्खवहर्ता दैत्यानां सुखार्थे भूमारहरणार्थे च साहाय्यकरणाद्  
भगवतः प्रियं करिष्यतीति ॥ २४ ॥

एवं सप्तामग्रीकस्य गमने सर्वमुक्तिर्भविष्यतीत्याशङ्कायामाह—

विष्णोर्माया भगवती यथा संमोहितं जगत् ॥  
आदिष्टा प्रभुणांशेन कार्यार्थं संभविष्यति ॥ २५ ॥

विष्णोरिति ॥ यो हि विष्णुर्मायोद्घाटनेनावतरिष्यति  
सा तदंशभूता माया कार्यार्थं भविष्यति । साऽपि भगवती पद्-  
गुणैश्वर्ययुक्ता । भगवत्प्रसादात् । अतस्तस्याः स्वस्थानत्यागेन  
गमनेऽपि न दोषः । अत्रापि स्थास्यति कार्यमपि करिष्यती-  
ति । सर्वमुक्त्यभावश्च तत एव भविष्यतीत्याह ॥ यथा संमोहि-  
तं जगादिति ॥ कदाचित् तस्या अनागमनशङ्कां व्यावर्त्ययति ॥  
आदिष्टा प्रभुणेति ॥ अनेन यत्र सर्वव्यामोहिका भगवदाज्ञाया-  
वतीर्णा, तत्र के भवन्त इति गर्वाभावोऽपि ज्ञापितः । कार्यं  
यशोदायाः स्तन्यं, संकर्षणं, कंसादिव्यामोहो, क्षुद्रेवादिमोचन-  
मिति ॥ २६ ॥

एवं सर्वान् ज्ञापयित्वा ब्रह्मा ततो निर्गत इत्याह—

### श्रीशुक उवाच ॥

इत्यादिश्याऽमरगणान् प्रजापतिपतिर्विभुः ॥  
आश्वास्य च महीं गीर्भिः स्वधाम परमं ययौ ॥ २६॥

इत्यादिश्येति ॥ अनेकविधा देवाः । ते च स्वस्वमुख्याज्ञाकारिणः । अत एव सर्वानेव गणपतीनाज्ञापितवानित्याह ॥ अमरगणानिति ॥ तर्हि ब्रह्मणः कथं नावतार इत्याशङ्खाह ॥ प्रजापतिपतिरिति ॥ प्रजापतीनां स नियन्ता ॥ अन्यथा सृष्टिर्वस्यादित्यर्थः । ननु साक्षात्तद्गवता नोक्तमिति देवा न करिष्यन्तीत्याशङ्खाह ॥ विभुरिति ॥ ब्रह्मा स्वत एव समर्थो देवानाज्ञापयितुम् । अनैनैव वृत्तान्तेन भूमिः कृतार्था जाता । तथापि गीर्भिरपि महीमाश्वास्य स्वधाम सत्यलोकार्ह्यं ययौ । गीर्भिरिति भूमेः प्रशंसावाक्यानि वहून्युक्तानीति ज्ञायते । भूमौ भगवदागमनं पूर्वं न सम्भावितमधुना जातमिति तद्वाग्याभिनन्दनं युक्तमिति ॥ २६ ॥

एवं भूमेः सान्त्वनमुक्ता देवक्याः सान्त्वनं वक्तुं तस्याः प्रथमं दुःखप्रापणोपायमाह—

शूरसेनो यदुपतिर्मथुरामावसन् पुरीम् ॥  
माथुरान् शूरसेनांश्च विषयान् बुभुजे युरा ॥ २७॥

शूरसेन इति दशभिः ॥ सहस्रार्जुनस्य पुत्राणां मध्ये ये पञ्चोर्विरितास्तेषां द्वितीयः शूरसेनः । यादवानां राज्यं ययातिना निवारितम् । ततः पुष्टैव राज्यम् । यो महान् भगवदंशो भवति स राजेति ॥ तत्र सहस्रार्जुनो भगवदंशः पुष्ट्या राजा बभूव । स जीवन्नेव शूरसेनाय मण्डलद्वयं दत्तवान् मथुरा-

शूरसेनात्मकम् । ज्येष्ठस्तु माहिष्मत्यामेव ॥ सर्वोत्कर्षे तु यदू  
दुःखं तदू दुःखं स्वल्पके स्मृतम् \* देशतः कालतश्चैवावस्थातश्च  
स्वतोऽन्यतः ॥ द्रव्यतो मानतश्चेति सप्तैव सुखदाः स्मृताः \*  
तथा भूताच्छब्दवशात् प्राप्ता दुःखं तदा पतिः \* प्रतिक्रियां स-  
मारेभे नवभिश्च प्रतिक्रिया ॥ तत्र प्रथमं देशस्योत्कर्षं उच्यते ।  
पूर्वं शूरसेनः शत्रुघ्ननिर्मितायां मथुरायां तत्रत्यमानन्दभनुभूय  
निवासं कृतवान् । स च यदुपतिः यदूनां प्रभुः । तन्नाम्ना  
जातानपि शूरसेनान् विसृज्य मथुरामेवावसन् उभयान् देशान्  
बुझेते । अनेन यदूनां मथुरा स्वदेश इत्युक्तम् ॥ २७ ॥

कालभेदेनापि सा महती जातेत्याह—

ननु मातृचरणानां दुःखग्रापणोपायमात्रं ह्यत्र वाच्यम् । तनु  
विवाहं कृत्वा गृहगमनसमये तथाऽकाशवाण्यभूदित्येतावतैव उक्तं  
भवतीति देशकालावस्थादिभिः सर्वोत्कर्षवर्णं व्यर्थमित्याशङ्क्य  
तत्त्वात्पर्यमाहुः ॥ सर्वोत्कर्षे चित्यनेन ॥ भगवदाविर्भावस्थानमिति ॥  
यथा वसुदेवजन्मसमय आनकदुन्दुभयो नेदुरिति सर्वत उत्कर्षे  
लोके ज्ञातस्तथा खिया भर्तृगृह एव पुत्रजन्म भवति । तत्र विवाहो  
निमित्तमिति तं कृत्वा तदृगृहगमनसमये मातुः सर्वोत्कर्षे भगवता  
सम्पादिते सति यत् दुःखमुपस्थितं तत् स्वल्पके निमित्ते शीघ्रमनाया-  
सेन भगवता निरासितुं योग्ये सति भवतीति भगवन्मार्गे शास्त्रे नि-  
रूपितमित्यत्रापि न काचिच्चिन्तेति ज्ञापनाय तद्वर्णनमित्यर्थः ॥  
सुष्ठु अल्पकमतिसूक्ष्मं दुर्लीयमिति यावत् । तावश्च निमित्ते सती-  
त्वर्थः । भक्तदुःखं विना भगवदाविर्भावो न भवतीति तदर्थं तत्कथन-  
मित्यपि तात्पर्यं क्षेयम् ॥ देशतः कालत इत्यादि ॥ सप्तैव सुखदा  
इत्युक्त एकस्य द्वयोर्वापि सुखदत्वं सम्भवतीति नायं नियम इत्या-  
शङ्क्य निमित्तानां तावदूपत्वात्थेति बोधयितुं तान्येवोक्तानि, देशत  
इत्यादिना ॥ अथवा, सार्वविभास्तिकस्तसिलिति केचिदिति वाक्या-  
दन्त्रं प्रथमातस्तसिलिति क्षेयम् ॥

राजधानी ततः साभूत् सर्वयादवभूजाम् ।

मथुरा भगवान् यत्र नित्यं सन्निहितो हरिः ॥ २८॥

राजधानीति ॥ ततः प्रभृति यावन्तो राजानः कंस-  
पर्यन्तं स्वबलाज्ञाताः । खण्डमण्डलाधिपतयस्तेषां तत्राऽत्यन्तं  
सुखानुभवाद् मथुरैव राजधानी अभूत् । सर्वे च ते यादवभूज-  
श्च ॥ ततः शूरसेनप्रभृति ॥ राजा धीयते प्रीयते यस्यामिति  
सा राजधानी । निधीयते पट्टाभिषिक्तः क्रियत इति वा ॥ अनेन  
तत्र राज्यलक्ष्म्या नित्यं स्थानमित्युक्तम् । तत्र स्थितानामानन्दे  
हेतुः— भगवान् यत्र नित्यं संनिहित इति ॥ सर्वतत्त्वेषु यो  
विष्टः स भूमावपि सज्जतः \* स नित्यं कच्चिदेवास्ति तत्स्थानं  
मथुरा स्मृता ॥ तत्र स्थित्वा द्रव्यं चक्रे सर्वेषां सकलं हितम् \*  
सर्वदुःखनिवृत्तिं च तत्र चेद् दुःखसम्भवः ॥ प्रतीकाराः सर्व एव  
मर्यादामार्गसम्भवाः \* व्यर्था जाताः सर्वथेति ज्ञापनार्थं निरू-  
पितम् ॥ श्रीरङ्गादिष्वपि नारायणस्य ब्रह्माण्डविग्रहस्य सान्नि-  
ध्यम् ॥ देशकालादिमध्यस्थः षडङ्गत्वं य आगतः \* सोऽन्यत्र  
सर्वदेशेषु शालग्रामादिषु स्थितः ॥ २८ ॥

तस्या अवस्थोत्कर्षमाह—

तस्यां तु कर्हिचिच्छौरिर्वसुदेवः कृतोऽद्ध्रहः ॥

देवक्या सूर्यया सार्धं प्रयाणे रथमारुहत् ॥ २९ ॥

तस्यामिति ॥ तुशब्दो दुःखपर्यवसानेन भगवतकृत-  
सुखव्यावृत्यर्थः । सर्वानंशान् सर्वतो भगवान् स्वाऽवतारार्थ-

---

सर्वानित्याद्याचक्षेत्यन्तम् । पूर्वसाक्षिध्ये सति भक्तदुःखाभावे  
स्वावतारो न सम्भवतीति तदर्थं तत्साक्षिध्यं दूरीकृतवान् । अग्रे  
च तत्प्रयोजनाभावात् स्वस्मिन्देव लीनं कृतवानित्यर्थः ॥

माचकर्षेति इपनार्थं वा तुशब्दः ॥ कहिंचित् कस्मिंश्चित्काले,  
पूर्वोक्ते वा ॥ सुमुहूर्तादिकं न भवतीति कहिंचिदित्युक्तम् ।  
शौरिर्विसुदेवः । शूरस्य पुत्रः । अन्येऽपि वसुदेवाः सन्तीति  
पितृनाम्ना तन्निवृत्तिः । वसुदेवभ्रातरोऽपि वहव इति, वसुदेव-  
पदम् ॥ कृत उद्धाह उद्धाहो येन । देवक्या सूर्यया नवोढया सार्द्धं  
स्वगृहप्रयाणार्थं श्वशुरदत्तं रथमारुहत् । विवोहात्सवसमयो  
भर्चृत्साच्चिद्यं चोत्तमाऽवस्था विद्याः ॥ देवक्या सूर्ययेति स्वत  
उत्कर्षं उक्तः । भर्तुप्राधान्यमपि पतिव्रताया उत्कर्षहेतुः ॥ २९ ॥

यद्यपि देवको ज्येष्ठस्तथापि मर्यादाराज्यं न भवतीति  
उग्रसेन एव राजा कंसो वा । मुख्य एव व्यवहारे सम्बन्धहेतु-  
लोकप्रसिद्धः । अत उग्रसेनपुत्रोऽपि कंसो देवकपुत्र्या देवक्या  
भ्रातृकार्यं कृतवानित्याह—

उग्रसेनसुतः कंसः स्वसुः प्रियचिकीर्षया ॥

रद्धीन् हयानां जग्राह रौकमैरथशतैर्वृतः ॥ ३० ॥

उग्रसेनसुत इति ॥ स्वसुर्भगिन्या देवक्याः संमाननरूप-  
प्रियचिकीर्षया स्वयं हयानां रद्धीन् प्रग्रहान् जगृहे । सूतो  
जात इत्यर्थः । केवलेन प्रतिष्ठा नं भवतीति विशेषणम् ॥  
रौकमैः सुवर्णपरिकरैः, रथशतैरनेकशतरथैर्वृतो वेष्टितः । अनेन  
वसुदेव एव मुख्यो राजा कृतः । स्वयमपि दासभावं प्राप्त इति  
महत् संमाननम् । अन्यत उत्कर्षं उक्तः ॥ ३० ॥

पितृकृतं द्रव्यकृतमुत्कर्षमाह—

चतुःशतं पारिवर्हं गजानां हेममालिनाम् ॥

अद्वानामयुतं सार्द्धं रथानां च त्रिष्टुशतम् ॥ ३१ ॥

चतुःशतमिति ॥ क्षत्रिया हि चतुरङ्गिणीं सेनां विवाहे

पारिवर्हं प्रयच्छन्ति वधूवरयोः सन्तोषार्थम् । तत्र पदातीनां स्थाने कन्याप्रीत्यर्थं दास्यो दत्ताः । हेम्नो माला येषां गजानामश्वानां पञ्चदशसहस्राणि ॥ त्रिष्टुशतमष्टादशशतम् ॥ ३१ ॥

दासीनां सुकुमारीणां द्वे शते समलङ्घुते ॥  
दुहित्रे देवकः प्रादाद् यानैर्दुहितवत्सलः ॥ ३२ ॥

दासीनां सखित्वज्ञापनाय सुकुमारत्वमलङ्करणं चोक्तम् । दास्यः कन्यायै केवलं दत्ताः, न तद्भ्रंते । अतो न यथेष्टुं तेन विनियोगः कर्तुं शक्यः । ननु देवक्या एव विवाहे कथमेतावद् दत्तवाननित्याशङ्खाह ॥ देवक इति ॥ अत्यन्तमयं देवो, भगवानत्रावतरिष्यतीति ज्ञानयुक्तः । ता अपि दास्यो यानैर्दोलाभिः सहिताः । तासां तथा करणे हेतुः ॥ दुहितवत्सल इति ॥ स हि दुहितृषु वात्सल्ययुक्तः । तासामपि कन्यात्वादेवकीवाक्याद्वा तथाकृतवाननित्यर्थः ॥ ३२ ॥

सम्माननामाह—

शङ्खतूर्यमृदङ्गानि नेरुदुन्दुभयः समम् ॥  
प्रयाणप्रक्रमे तावद्वरवध्वोः सुमङ्गलम् ॥ ३३ ॥

शङ्खेति ॥ शङ्खो हि मुखवाद्यम् । तूरी हस्तवाद्यम् । मृदङ्गानि च । दुन्दुभयो दण्डवाद्यम् । समयेकदा । नैमित्तिकं तदित्याह ॥ प्रयाणप्रक्रम इति ॥ वरध्वोः सुमङ्गलं यथा भवति तथा नेदुः । अनेन शङ्खनमप्युक्तम् । पर्यवसानस्योत्तमत्वात् ॥ ३३ ॥

कालो शत्र प्रतिबन्धको जात इति वक्तुं तस्याधिभौतिकः कालनेमिः कंसे निविष्टः शेत इति तत्प्रादुर्भावार्थं तदनुगुण-देवतायास्तदुक्तर्षमसहमानाया अकस्माद् वाक्यं जातमित्याह—

पथि प्रग्रहिणं कंसमाभाष्याहाशरीरवाक् ॥  
अस्यास्त्वामष्टमो गर्भो हन्ता यां नयसेऽबुध ॥ ३४ ॥

पथीति ॥ शोभातिशयो मध्ये मार्गे प्रादुर्भूत इति पथ्येव  
उक्तवती । न तु यृहे, नापि गमनानन्तरम् । अनेनाधिभौतिकः  
कालोऽस्मिन् मार्गे प्रतिवाधकः । स प्रतिविधेय इति ज्ञापितम् ।  
सर्वप्रकारेण प्रग्रहिणम् आभाष्य, रे रे कंसेति सावधानपर्यन्त-  
मुक्त्वा । अशरीरा वागाकाशवाणी शरीरात् ताल्बोष्ठपुटाघातेन  
न निर्गीता । तस्या वाक्यमाह ॥ अस्या इति ॥ अष्टमो गर्भ  
इति संख्या निःसन्दिग्धा । कन्या एुत्रो वेति न विशेष उक्तः ।  
मध्ये भगवता तथा प्रेरिता । स बालक एव त्वां हन्ता हनिष्य-  
ति ॥ दासीषु प्रेक्षिकासु वेति सन्देहन्युदासायाह ॥ यां नयस  
इति ॥ न चेयं मम भगिनी न तथा कर्तुं दास्यतीति वक्तव्यम् ।  
यतस्त्वमबुधः । कस्याऽपि तत्त्वं न जानासीत्यर्थः । हे अबुधेति  
सम्बोधनं वक्तुर्हितत्वज्ञापनाय ॥ ३४ ॥

ततो यज्जातं तदाह—

इत्युक्तः सखलः पापो भोजानां कुलपांसनः ॥  
भगिनीं हन्तुमारब्धः खड्गपाणिः कच्चेऽग्रहीत् ॥ ३५ ॥

इत्युक्त इति ॥ आकाशवाण्यास्त्वभिप्रायः । सा स्वयृहे  
एव स्थापनीया । अन्यदा वा किञ्चित् कर्तव्यमिति । कंसस्तु  
इत्युक्त एव सखलः कालनेमिसहितः स प्रसिद्धो दिग्विजयी

---

अनेनाधिभौतिकः काल इति ॥ भगवत्प्रादुर्भावेतुर्भक्तिमार्गोऽयं  
विवाहश्चेत्युभयोः साम्यादेवतस्त्वन्धिमार्गे कालकृतप्रतिबन्धकथनेन  
भक्तिमार्गोऽपि तथात्वं ज्ञाप्यत इत्याशयेनेवमुक्तम् । एवं सत्यस्मिन्  
मार्गे भगवत्प्रापकमार्ग इत्यर्थो हेयः ॥

खलः प्रकृत्या भगिनीं हन्तुं खद्गपाणिर्भूत्वा कचे केशपाशे  
तामग्रहीत् । ननु महत् पापं कथं करिष्यतीत्याशङ्काह ॥ पाप  
इति ॥ निरन्तरपापकरणेन स पापात्मैव जातः । तस्मात्स्य  
शास्त्रं न बाधकम् । खलत्वाल्लोकोऽपि न बाधकः । वंशजा अपि  
न तस्य बाधका जाता इत्याह ॥ भोजानां कुलपांसन इति ॥  
भोजवंशोऽद्भवा ये तेषां कुले पांसनो मलरूपः, कलङ्करूप इति  
यावत् ॥ कलङ्कजननं तस्य स्वरूपम् । अतः कुले विचारेणापि  
न निवर्चत इति भावः । कचेषु किञ्चित् कर्तव्यं नास्तीति  
सप्तमी । स तु भगिनीमेव हन्तुं कालेन समारब्धः । आरब्धवान्  
वा । अपलायनार्थं तस्या ग्रहणम् ॥ ३५ ॥

वसुदेवस्तु शूरोऽसहायः कंसवलं च जानातीति, स्वतो  
दोषस्तस्य च न भवतीति निश्चित्य सान्त्वनार्थं प्रवृत्त इत्याह—  
तं जगुप्सितकर्माणं नृशंसं निरपत्रपम् ॥  
वसुदेवो महाभाग उवाच परिसान्त्वयन् ॥ ३६ ॥

तामिति ॥ नायं स्त्रीलोभेन तथा करोति । किन्तु अनु-  
चितमिति दयाविष्टस्तं परिसान्त्वयन् उवाचेति सम्बन्धः ।  
लोकलज्जया स्वयमेव न करिष्यतीति ज्ञात्वा कथं न तूष्णीं  
स्थितस्तत्राह ॥ जुगुप्सितमेव सर्वदा करोतीति तथा । स्वस्य  
दयया त्यक्ष्यतीत्यपि न । यतो नृशंसः कूरात्मा । दैत्येष्वपि  
हीनत्वादपत्रपामपि न । यतो निर्गता अपत्रपा यस्य । लज्जा  
साऽपत्रपान्यतः ॥ वसुदेव इति ॥ उपेक्षायामयुक्तः । सर्वप्रकारेण  
मोचयितुं शक्तः । किञ्च, महाभागः ॥ तस्य जन्मन्यानका

कचेषु किञ्चिदित्यादि ॥ ग्रहणक्रियाकर्मत्वेऽपि कचानां कर्तुर्ग्रहणक्रिय-  
येप्सिततमत्याभावात्थापनाय सप्तम्युक्तः, न द्वितीयेत्यर्थः ॥

दुन्दुभयश्च नेदुः । अतो महाभाग्यवान् ॥ आकाशवाणीं च श्रुत्वा  
इयं न मरिष्यतीति निश्चित्य कथञ्चित् प्रतीकारः कर्तव्य इति  
युद्धादिकमकृत्वा कंसं परितः सान्त्वयन्, तिष्ठ तिष्ठ मद्विज्ञापनां  
शृण्विति वद्ब्राकाशवाण्याः समाधानार्थं वक्ष्यमाणमुवाच ॥ ३६ ॥

आकाशवाण्युक्तं न मिथ्या । अयं च प्रतीकारार्थं यतते ।  
तत्र क्रियया प्रतीकारो न भवति, ज्ञानेनैव प्रतीकारो भवतीति  
नवभिः प्राणश्लोकैस्तस्य सर्वतत्त्वमुपदिशति—

वसुदेव उवाच ॥

इलाघनीयगुणः शूरैर्भवान् भोजयशास्करः ॥

स कथं भगिनीं हन्यात् स्त्रियमुद्धाहर्वर्णि ॥ ३७ ॥

इलाघनीयेति ॥ यद्यन्यं मृत्यौ निरभिमानस्तिष्ठेद्  
अङ्गिष्ठकर्मा भगवान् तं न हन्यात् । अत इदम् उपदिश्यमानं  
देवगुह्यत्वात् प्रतिबन्धकत्वेन फलितम् । वसुदेवोऽपि भगवता  
प्रेरित इत्यनधिकारिणमनवसरे बोधयति । आकाशवाणीप्रामा-  
णेन हि स मारयितुमुद्यतः । सा चेन्मारिता स्याद् आकाश-  
वाणी अप्रमाणैव स्यादतोऽन्य एवोपायश्चेन्तनीयस्तेनापि । अतो-  
ऽनवसरेऽपि दयया तद्विमेवोक्तवाच्चवधा । एतदकर्तव्यम् । महतो  
निन्दितकरणमनुचितम् । नायं च प्रतीकारः । नाऽपि प्रतीकारः  
कर्तव्यः । पूर्वदेहस्य मलत्वात् । नाऽपि देहान्तरं दुर्लभम् । नापि पूर्व-  
देहस्य त्यागे कश्चन प्रयासः । नापि वस्तुतो देहाध्यासव्यतिरेकेण  
देहिनः स्वतो जन्माऽस्ति । देहाध्यासश्चाज्ञानादिति ज्ञानेन  
निर्वर्तते । किञ्च, यावदन्यस्मै न दुष्टति तावच्च तस्य भयं भ-  
वति । द्रोहे मया वा मन्महेन वा भगवता तव हननं निश्चितम् ।  
आकाशवाण्या मिथ्यात्वात् । लोकस्वभावविरुद्धशायमिति । त-  
त्रायमन्त्यौ च लौकिकौ, मध्ये षट्पारमार्थिकाः । तत्र प्रथमं तव

विगर्हितमनुचितमित्याह ॥ शूरैर्जरासन्धादिभिः श्लाघनीया  
गुणा यस्य । शूरा हि युद्धमभिमन्यन्ते, कातरा एव मृत्युं विचार-  
यन्ति । अतोऽस्याः पुत्रो मारयिष्यतीति श्रवणाच्छूराणाम्  
उत्साह एव युक्तः । न तु स्वशौर्यनाशकं तन्मारणमुचितम् । द्वौ  
सम्पताविह मृत्यु दूरापाविति वाक्यात् । भवांश्च क्षत्रियधर्मे  
निष्णात इति सर्वैः श्लाघ्यते । किञ्च, भोजयशस्करो भवान् ।  
भोजवंशे नैतादृशः शूर इति । अतः स्वकर्मकीर्तिजनकत्वादाकाश-  
वाणीवाक्यश्रवणेन वधो नोचितः । किञ्च एतादृशयशोधर्मयुक्तो  
दयापात्रं भगिनीं कथं हन्याद्, यदर्थं लोकाः स्वयं मियन्ते ।  
किञ्च, स्त्रीवधोऽनुचितः शूराणाम् । भगिन्यपि कदाचित् क्षत्रिय-  
वंशोऽवत्वाच्छौर्यमवलम्बते । तादृश्यपीयं न भवति । सा तु  
पुंप्रकृतिका भवति, इयं तु स्त्र्येवेति न पुनरुक्तिः । किञ्च वधे  
कर्त्तव्येऽपि कालान्तरे कर्त्तव्यं, न तु विवाहोत्सवे । लौकिका  
राजानो मारणीयं विषादिनापि मारयन्ति । तस्माच्छौर्यादि-  
धर्मवतस्ते नेदमुचितम् ॥ ३७ ॥

किञ्च, यदियं हन्यते तन्मृत्युप्रतीकारार्थं, न तु वैरभावेन ।  
न च मृत्युरस्यां हतायां प्रतिकृतो भवति । सहजत्वादित्याह—  
मृत्युर्जन्मवतां वीर देहेन सह जायते ॥  
अद्य वादशतान्ते वा मृत्युर्व्वं प्राणिनां ध्रुवः ॥ ३८ ॥

मृत्युरिति ॥ नापि विलम्बार्थम् । वाणीवचनादेव । नेयं  
हन्ति नापि हनिष्यति । अस्या अष्टपो गर्भः शीघ्रमेव हनिष्य-  
तीति वाक्यमस्ति । अथ कदाचिद्दनिष्यतीति शङ्खा । तन्नित्य-  
मृत्योरनेनान्येन वा हननं सिद्धमिति नाऽयं प्रतीकारः । तदा-  
ह ॥ जन्मवतामृत्युनानां मृत्युदेहेन सह जायते । मृत्युनैवेदमा-  
हृतमासीदित्युपाख्याने, भगवान् मृत्योः सकाशात् प्राणिनो

बहिः कृत्वा तेषामन्तर्मृत्युं पातितवान् । अशनाया मृत्युरेवेति  
श्रुतेः । अशनायारूपो मृत्युर्देहेन सहैव जायते । तस्मात् प्रत्यह-  
मनुभूयमानो मृत्युर्नित्य इति । अद्य वा, अब्दशतान्ते वा  
प्राणिनां मृत्युः सिद्ध एव । वीरोति सम्बोधनम्, एवं कथनेऽपि  
भयाभावाय । अब्दशतान्ते मृत्युः सर्वेषामभिमत इति तदैव वा  
आकाशवाणी सत्या भविष्यतीति नमारणमुचितमितिभावः॥३८॥

न च देहत्यागे क्लेशो भविष्यतीति क्लेशनिवृत्यर्थमौषधपान-  
वदस्या मारणमुचितमित्याह—

देहे पञ्चत्वमापन्ने देही कर्मानुगोऽवशः ॥

देहान्तरमनुप्राप्य प्राक्तनं त्यजते वपुः ॥ ३९ ॥

देह इति ॥ देहे पञ्चत्वमापन्ने पञ्चमहाभूतेष्वंशतो लीने  
सति अयं देहाभिमानी जीवो देहान्तरं नवीनं कल्याणतरं प्राप्य  
प्राक्तनं मलप्रायं वपुस्त्यजते । ग्रहणे त्यागे वा नास्य प्रयासो-  
ऽस्ति । यतः कर्मानुगः । कर्मणैव तथोपस्थाप्यते । नाप्यस्य  
प्रयत्नापेक्षा । यतोऽवशः ॥ अनुप्राप्येति कालविलम्बो निरा-  
कृतः । अतः प्रयासाभावादौषधवदप्यस्या मारणमयुक्तम्॥३९॥

किञ्च देहान्तरप्राप्तौ विलम्बो भविष्यतीत्यपि न शङ्खनीय-  
मित्याह—

ब्रजँस्तिष्ठन् पदैकेन यथैवैकेन गच्छति ॥

यथा तृणजलौकैवं देही कर्मगतिं गतः ॥ ४० ॥

ब्रजान्निति ॥ यथा गच्छन् पुरुष एकेन पदा तिष्ठेकेन  
गच्छति प्रथमतः स्थितिः पश्चाद्गतिस्थित्या प्रथमतो देहान्तरग्रहणं  
पश्चादस्य परित्यागः । गमने देशभेदस्य दुर्ब्रेयत्वाद् दृष्टान्तान्तर-  
माह ॥ यथा तृणजलौकोति ॥ तृणान्तरे स्थित्वा पूर्वतृणं त्यज-  
तीति प्रत्यक्षसिद्धम् । यथाऽत्र बुद्धिप्रयत्नौ तथा देहान्तरे कर्म-

गतयः । तदाह ॥ कर्मगतिं गत इति ॥ कर्मगतिं देवतिर्थगादि-  
देहम् ॥ ४० ॥

नन्वधिकप्रयासाभावेऽपि हष्टन्तानुरोधेनाल्पः प्रयासो  
भविष्यति । सोऽपि शीघ्रं मा भवत्विति मारणमितिचेत्, तत्राह-  
स्वमे यथा पश्यति देहमीदृशं  
मनोरथेनाभिनिविष्टचेतनः ॥  
दृष्टश्रुताभ्यां मनसानुचिन्तयन्  
प्रपद्यते तत् किमपि ह्यपस्मृतिः ॥ ४१ ॥

स्वप्ने यथेति ॥ न हि स्वमे देहग्रहणे परित्यागे वाऽणु-  
मात्रमपि प्रयास उपलभ्यते । वैलक्षण्यमपि कदाचिदेव प्रती-  
यते, न सर्वदेत्याह ॥ ईदृशामिति ॥ ननु स्वमदेहः कर्मसाध्यो  
न भवतीति न प्रयास इतिचेतत्राह ॥ मनोरथेनाभिनिविष्टचेतन  
इति ॥ मनोरथेन तच्छ्रुतुभावनया मनोगत्या कर्मणा तावशे देहे  
तदुपभोग्ये विषये वा अभिनिविष्टा चेतना बुद्धिर्यस्य । मनो-  
रथेनापि स्वमो दृश्यते । ज्ञानकर्मणी च सम्भवतः । यथा लोका-  
न्तरगतौ । तं विद्याकर्मणी समारभेते पूर्वप्रज्ञा चेति । ततः  
स्वमदेहलोकान्तरदेहयोस्तुल्यत्वात् ग्रहणपरित्यागयोः प्रयासः ।  
नच वक्तव्यं मनोरथस्य तत्र कारणता नास्तीति । यतो दृष्ट-  
श्रुताभ्यां प्रत्यक्षशास्त्राभ्यां प्रमाणाभ्यां मनसा राजादिदेह-  
मिन्द्रादिदेहं वाऽनुचिन्तयन् तदेव प्रतिपद्यते । स्वमे राजाह-  
मस्मीन्द्रोऽहमस्मीति । पूर्वदेहस्य तु स्मरणमपि नास्ति, कुत्र  
ग्रहणपरित्यागप्रयाससम्भावना । तदाह ॥ अपगता स्मृतिः पूर्व-  
देहस्मरणं यस्य । तत् पूर्वानुभूतमेव किमप्यनिर्वचनीयं स्वाग्रिक-  
स्य मायिकत्वात् । तदुदितः स हि यो यदनन्तर इति न्यायेन  
स्वमो मनोरथदेहतुक इति ॥ ४१ ॥

किञ्च, देहस्योत्पत्तिमरणे, न त्वात्मनः । आत्मा तु तद-  
ऽध्यासाज्ञायते ग्रियते वा, तदाह—

यतो यतो धावति दैवनोदितं

मनो विकारात्मकमाप पञ्चसु ॥

गुणेषु मायारचितेषु देहसौ

प्रपद्यमानः सह तेन जायते ॥ ४२ ॥

यतो यत इति ॥ अस्मिन् सिद्धान्ते मन एव देहग्रहण-  
परित्यागयोर्हेतुः । तच्च मनोविकारात्मकम् । नानाविकाराः  
सङ्कल्पविकल्पात्मका आत्मा यस्य । तस्य भेरकं कालकर्मभगव-  
दिच्छानामन्यतरदैवशब्दवाच्यम् । तेन दैवेन भेरितं मनो माया-  
रचितेषु विषयेषु मोहेनोत्तमत्वं प्रापितेषु मध्ये यस्माद्यस्माद्यं  
यमर्थं विहाय यत्र यत्र लग्नं भवति तत्र तत्रैवाऽसौ देही तदेव  
प्रपद्यमानोऽहमिति मन्यमानः, तेन सह जायते । न तु स्वतः ।  
मनश्च यदा यज्ञावयिष्यति तादृशो देहो भविष्यति, यच्च त्यक्ष्यति  
तद्भिष्यति । विषयास्तु समा एव । एवमपि सति यमेवार्थं मन  
उत्कृष्टत्वेन मन्यते तदस्मादुत्कृष्टमेव भवतीति नोत्कृष्टदेहस्ता-  
र्थमियं मारणीयेत्यर्थः ॥ ४२ ॥

एवं मनोऽनुसरणेन देहानुसरणमपि मोहादेव । प्रति-  
विम्बन्यायेन, न त्वात्मनस्तथात्वमस्तीत्याह—

ज्योतिर्यथैवौदकपार्थिवेष्वदः

सभीरवेगानुगतं विभाव्यते ॥

एवं स्वमायारचितेष्वसौ पुमान् ॥

गुणेषु रागानुगतो विमुख्यति ॥ ४३ ॥

ज्योतिरिति ॥ औदकपार्थिवेषु उदैकयुक्तेषु पार्थिवेषु  
शरावादिषु तथोदकस्थानीयमन्तःकरणं, पार्थिवस्थानीयो देहः ।

औदकेषु उदकयुक्तेषु पार्थिवेषु काचादशादिषु वा समीरवेगा-  
थाच्चल्यमालिन्यादयः । तैरनुगतं सूर्यादिज्योतिर्विभाव्यते ।  
प्रतिविम्बितस्यैव सूर्यदेस्तत्सम्बन्धो, नाकाशादिस्थितस्य । अद  
इति सम्बन्धाभावायाकाशादिस्थितः प्रदर्शीतः । एवमेव स्वमोहेन  
रचितेषु सम्यक्तयाऽभिमतेषु देहेन्द्रियादिष्वसौ जीवः पुष्पान्  
भगवानेव रागेणानुगतः, तेन सहैकत्वं प्राप्तः प्रतिविम्बन्यायेन  
प्रविष्टो विशेषेण मुख्यते ॥ तस्माद् देहसम्बन्धो भ्रमादिति, न  
तद्वशादात्मनोऽपकारः कर्त्तव्यः ॥ ४३ ॥

एवं तत्वं निरूप्य देहरागान्नात्मनोऽपकारः कर्त्तव्य इति यदुक्तं  
तल्लोकेऽपि तुल्यमिति वदन् मारणे भेदात्मकं भयं प्रदर्शयति—  
तस्मान्न कस्यचिद् द्रोहमाचरेत् स तथाविधः ॥

आत्मनः क्षेममन्विच्छन् द्रोगधुर्वै परतो भयम् ॥ ४४ ॥

तस्मादिति ॥ यस्मादेहो नात्मा । तस्यादेहार्थं कस्यचिदपि  
द्रोहं नाचरेत् ॥ यतः स तथाविधः । यादृशो हन्यते तादृशः ।  
अनेन स्वसाम्येन दया निरूपिता । यथा स्वरक्षा विचार्यते  
तथा पररक्षापि विष्वारणीयेत्युपदेशफलम् । अविचारे बाधक-  
माह ॥ आत्मनः क्षेममन्विच्छन्निति ॥ यदि विचारयति तदात्मनो-  
ऽपि क्षेमो भवति । सोऽपि विचारयतीति । यदि न विचारय-  
ति तदा द्रोगधुर्वातकस्य परतो मार्यान्मत्त एव तत्र भयं भविष्य-  
तीत्यर्थः ॥ ४४ ॥

लौकिकव्यवहारेणापि मारणं नोचितमित्याह—

एषा तवानुजा बाला कृपणा पुत्रिकोपमा ॥

हन्तुं नार्हसि कल्याणीमिमां त्वं दीनवत्सलः ॥ ४५ ॥

एषा तवानुजेति ॥ लोके कनिष्ठभागिनी स्नेहपात्रं भव-  
ति । तत्रापि बाला । अष्टवार्षिकी । लालनयोग्या । तत्रापीदानीं

दीना भयविहला चातुर्यानभिज्ञा च । पुत्रिकोपमा प्रतिमोपमा ।  
तस्मादेषैव परं नेया, न तु मारणमुचितमित्याह ॥ हन्तुं नाईसी-  
ति ॥ कल्याणीं विवाहालङ्कारयुक्ताम् ॥ इमामिति प्रदर्शनेन दया-  
मुत्पादयति । त्वं च, दीनवत्सलः । अनाविष्टस्वरूपस्य तथा-  
त्वात् । स हि तपनाविष्टमेव मन्यते ॥ ४५ ॥

एवं शास्त्रार्थनिरूपणेन दयाभयादिजननेऽपि न मारणान्बि-  
ष्टत्वं इत्याह—

### श्रीशुक उवाच ॥

एवं स सामभिर्भैर्दैर्बोऽद्यमानोऽपि दारुणः ॥

न न्यवर्तत कौरव्य पुरुषादाननुव्रतः ॥ ४६ ॥

एवमिति ॥ भेदा आत्मानात्मविवेकपरमार्थलौकिकभय-  
रूपाः । साम ज्ञानम् । साम्यं दया च । एवमनेकप्रकारेणापि  
बोऽद्यमानो दारुणो दैत्यात्मा न न्यवर्तत । तस्माद्वधान्बिवृत्तो  
न जातः । तत्र हेतुः, पुरुषादान् राक्षसान् अनुव्रतोऽनुसृतः ।  
पुरुषादाननुमारणलक्षणं व्रतं यस्येति वा । आविष्टो हि तर्यैव ॥ ४६ ॥

एवं पूर्वप्रयासे उपदेशात्मके विफले जाते पुनर्भगवदिच्छ्या  
प्रकारान्तरेण समाधानार्थं यत्तं कृतवानित्याह—

निर्बन्धं तस्य तं ज्ञात्वा विचिन्त्यानकुन्दुभिः ॥

प्रासं कालं प्रतिब्योदुभिदं तत्रान्वपद्यत ॥ ४७ ॥

निर्बन्धमित्यष्टभिः ॥ अयं लौकिको नालौकिकेन परमा-  
दर्थेन निवर्तते । अतोऽस्य लौकिक्येव युक्तिः कर्त्तव्या ॥  
तस्माद् युक्तेः स्फूर्तिः प्रथममुच्यते । सा च पुत्रदानात्मिका ।  
तस्याश्रायुक्तत्वमाशङ्का युक्तव्या युक्तत्वसमर्थनम् । ततः स्फुरित-  
स्योपायस्यानुवादः सोपपत्तिकः । तस्यैव प्रतिकूलतर्कपराहत्या  
समर्थनम् । अशक्तावृष्टशरणागतिः । तस्याप्युपायस्य ग्रहणार्थ

साधनानुष्ठानम् । तत उद्योगः कथनं चेति । अलौकिकस्फुरणा-  
त्तस्याङ्गीकारः । तेनायमुपाय आपाततः सफलः । पूर्वोपाय-  
वैयर्थ्यमनुवदति ॥ निर्बन्धं तस्येति ॥ तस्य कंसस्य वधरूपं ते  
निर्बन्धम् अवश्यक्रियासाधकयत्रं तच्छृण्या ज्ञात्वा, अतः परं  
किं कर्तव्यमिति विचिन्त्य इदमग्रे वक्ष्यमाणमन्वपद्यतेति स-  
म्बन्धः । विरोधस्त्वनेनाशक्यो दृष्टप्रकारेणालौकिकप्रकारेण च ।  
अन्ये तूपाया निवर्त्तिताः । अतः परं द्रव्यमवशिष्यते, इयं वा देया-  
इस्याः पुत्रा वा । एतस्या दाने एतां मारयिष्यत्येव । मत्सम्बन्धि-  
पुत्राणामाकाशवाण्यामश्रुतत्वात् । देवद्वाराऽपि । तथात्वशङ्कया  
मारणमावश्यकम् । इदानीं स्वतो मारयति । पश्चान्मारणे तु  
ममापि दोषः स्यादिति । पुत्रदानं चायुक्तम् । यतः स पुत्रो  
भगवद्गुणो भविष्यतीत्यानकदुन्दुभिपदेन ज्ञापितम् । तस्य जन्म-  
न्यानका दुन्दुभयश्च नेदुरिति । तत्र भगवदुत्पत्तिरावश्यकी ।  
साऽपि न भार्यान्तरे । आकाशवाणीप्रामाण्यात् । एवं सङ्कटे  
पतिते आनकदुन्दुभिः स्वस्मिन् भगवदुत्पत्तिं निश्चित्यास्यामेवे-  
त्यपि पुत्रदानमेव कर्तव्यत्वेन ज्ञातवान् । तदापि न सर्वथा ।  
भगवद्गुरुख्यप्रसङ्गे सति भगवदवतार एव न स्यादिति । तदाह ॥  
प्राप्तं कालं प्रतिव्योद्घमिति ॥ इदानीं मृत्युः प्राप्तस्तस्याः, स  
दूरीकर्तव्यः । अयुक्तमप्युक्तवेति, इदं पुत्रदानलक्षणं तत्र त-  
स्मिन् समयेऽन्वपद्यत अकस्माद् हृदये समागतमित्यर्थः ॥ ४७ ॥

ननु प्रक्षालनाद्वि पद्मस्येत्यादिन्यायेनेदानीमेव कथं न  
तूर्णीं भावस्तत्राह—

मृत्युर्बुद्धिमताऽपोह्यो यावद्बुद्धिबलोदयम् ॥

यद्यसौ न निवर्त्तेत नापराधोऽस्ति देहिनः ॥ ४८ ॥

मृत्युर्बुद्धिमताऽपोह्य इति ॥ अन्यथा भगवान् पश्चा-

दिभ्यो विशिष्टानस्मान् किमित्युत्पादितवान् । अतो बुद्धिमता  
मृत्युरपेत्यः स्वस्य परस्य वा । ननु कृत एवैकवारमुद्यम इति  
चेचत्राह ॥ यावद्बुद्धिबलोदयमिति ॥ बुद्धेवंलस्य च याव-  
दभ्युदय उत्तरोद्धरतिः, न तु समता इसो वा । तावद्विवेकवता  
यत्रः कर्तव्यः । बुद्ध्या क्रियया वा । ननु यथा पूर्वमुद्यमो  
विफलो जातः, एवमग्रेऽपि चेद्विष्यति तदा किमुद्यमेनेतिचे-  
तत्राह ॥ यद्यसौ मृत्युर्न निवर्तेत तदा उपेक्षालक्षणोऽपराधो  
देहाभिमानिनो नास्ति । देहाभिमानी कालादिदण्डमर्हति ।  
अतो नापराधः कर्तव्यः ॥ ४८ ॥

शास्त्रं च यच्छक्तुयाच्चत् कुर्यादिति, फलं तु देवाधीनम् ।  
अतोऽयम्मुपायः कर्तव्य इति निर्झारः । तमुपायमाह—

प्रत्यर्थं मृत्युषे पुत्रान् मोचये कृपणामिमाम् ॥

सुता मे यदि जायेन्मृत्युर्वा न भ्रियेत चेत् ॥ ४९ ॥

प्रत्यर्थ्यर्थते ॥ मृत्युरयं कंसे निविष्टः प्रतीयते । तस्य हि  
सर्वे भक्ष्याः । अप्रतीकार्यश्च स तु पुत्रान् कदाचिद्भक्षयिष्यत्येवा  
स चेदिदानं मश्यं दास्यत्येतां तदा पुत्रानपि स एव दत्तवान् ।  
अतो दत्तस्य प्रतिदाने न कोऽपि दोषः । तथा करणे विशेषमाह  
मोचये कृपणामिमामिति ॥ इथमिदानीं मोचितां स्यात् । अधिको-  
ऽस्मिन् पक्षे लाभः । अरक्षायां तु नाऽपि पुत्रा, नारीयम् ।  
नन्वेतदप्यनुचितम् । इयमेका, पुत्राश्च वहवः । ते च बालकाः  
स्वस्यान्तरक्षाः । दोषाधिक्यं च । अर्पणं च न सम्भवति । इदानीं  
पुत्राणामभावाद्विद्यमानाविद्यमानयोः सिद्धवत्कारेण विषयवि-  
भागोऽप्यसङ्गतः । अतो धर्महानिप्रसङ्गाललोकापकीर्तेश्च नाय-  
षुपाय इति चेत्, तत्राह ॥ सुता मे यदि जायेन्मिति ॥ तेषां  
नरकत्रासाभावान् पुत्रत्वम् । प्रसवाज्ञायन्त इति सुतत्वमस्त्येव ।

पुत्रोत्पादनं तु स्वाधीनम् । तस्मादियं भिन्नतयैव स्थापनी-  
या । तथा सति न कोऽपि दोषो भवेत् । प्राणरक्षाया क्रह्ण-  
कालगमनापेक्षयाऽधिकफलत्वात् । नन्वेतदप्यशक्यम् । कामा-  
चोदनयापि वेतिचेत् तर्हेकः पुत्रो भवतु । नैकः पुत्रः पुत्र इति-  
चेत्तर्हि द्वौ भविष्यतः । पुत्रपुत्रोर्जातयोरगमनेऽपि न दोषः ।  
एतावती लौकिकयुपपत्तिः । तथाऽलौकिकी । भगवदिच्छ्या-  
ऽकाशवाणीप्रामाण्याच्च यदि मे वहव एव सुता जायेन्, तेऽपि  
बहुकालेनोत्पादनीयाः । कालेऽपि भगवदिच्छा चेत्तदा पुत्र-  
संरक्षार्थं मृत्युरेव मियेत । प्राणिमात्रे शतं मृत्यवस्तत्र तत्र स्थाने  
निरन्तरमुत्पद्यन्ते । अत्रात्र वै मृत्युर्जायत इति श्रुतेः । तत्र तत्रैव  
प्रतीकारः कर्त्तव्यो यत्र यत्रैव मृत्युर्जायते । तत एवैनमवयजत  
इति श्रुतेः । तस्माद्य उत्पद्यते स मियत एव । अत इदानीमुत्पद्यो  
मृत्युः प्रतीकारे कृते मियते । अन्यस्यान्य उपायः कर्त्तव्यः ।  
एको मृत्युरित्यपि पक्षस्तस्मिन्नपि पक्षे स नियतकालः । स  
चेदिदार्तीं निवृत्तः, पुनस्तस्य कालाभावात्तं प्रति मियेतैव ।  
अतः शब्दनित्यत्ववदस्या मृत्युरेव गच्छेत् । नन्वेकमृत्युपक्षे  
मृत्योर्मरणं न श्रूयते । लोकाण्णोकादेव मृत्युमवयजते नैनं लोके  
लोके मृत्युर्विन्दतीति श्रुतेः । तत्राह ॥ मृत्युर्वा न मियेतचेदिति ।  
तदा नियतत्वात् पुत्रान् समर्पयिष्ये । कंसो मृत्युरित्यपव्या-  
ख्यानम् । अत्रात्र वै मृत्युर्जायत इति श्रुतिविरोधात् । मृत्योर-  
धिकरणमेव सः । लक्षणया तत्परः शब्द इतिचेद् मृत्युत्वादेव  
अपरणे सिद्धे व्यर्थोऽनुवादः प्रसज्ज्येत । अस्तु वा तथा ।  
सोऽप्याकाशवाणीप्रामाण्याच्च मरिष्यत्येव । तथापि दास्यामीति  
सम्बन्धः ॥ ४९ ॥

ननु कथमेवमयुक्तं कर्तुं शक्यते ? तत्राह—

विपर्ययो वा किं न स्याद् गतिर्धातुर्दुरत्यया ॥  
उपस्थितो निवर्तेत निवृत्तः पुनरापतेत् ॥ ५० ॥

विपर्ययो वा किं न स्यादिति ॥ वाणीप्रमाण्याचेत्त-  
स्या मरणं, तदा तत एव विपर्यय एव किं न भवेत् । मत्पुत्रा-  
देवास्य मरणमिति । नन्वेतद् युक्तिबाधितं, बालस्तव पुत्र इति-  
चेत्तत्राह ॥ गतिर्धातुर्दुरत्ययेति ॥ धातुर्भगवतो गतिरूत्पत्ति-  
स्थितिप्रलयरूपा दुरत्यया दुर्खेनाप्यतिक्रमितुं ज्ञातुमशक्यत्वात् ।  
न हि लौकिकयुक्त्या भगवतो वध्यघातकभावो निर्णेतुं शक्यः ।  
अलौकिकास्तु ये भावा न तांस्तकेण योजयेदिति वाक्यात् ।  
तस्मात् पुत्रादेनकथनेन सांप्रतमियं संरक्ष्या, पश्चादेतत्पुत्रैरेयं  
च वध्यः । तस्मादेतदेव कर्तुमुचितम् । तदाह ॥ उपस्थितोऽस्या  
मृत्युरेवं कृते निवर्तेत । एतन्मारणेन निवृत्तोऽप्याकाशवाण्या  
उक्तो मृत्युरेतत्संरक्षायां पुनरापतेत् । तस्मात् कंसवधार्थमेव एवं  
मन्त्रणेन संरक्षयेत्यर्थः । धातुर्गतिरेव विद्वतेति केचित् । एत-  
स्याप्यनङ्गीकारे क्षणविलम्बेनेदानीं निवृत्तः पश्चादापतेचेत्तदा  
नापराधोऽस्ति देहिन इति पूर्वेणैव सम्बद्धते इति वा ॥ ५० ॥

ननु यद्यपि परमार्थोऽयं तथापि लोकविरुद्धं न कर्तव्यं पुत्र-  
दानमनुचितमितिचेत्तत्राह—

अग्रेर्थथा दारुवियोगयोगयो-

रहष्टोऽन्यक्ष निमित्तमस्ति ॥

एवं हि जन्तोरपि दुर्विभाव्यः

शरीरसंयोगवियोगहेतुः ॥ ५१ ॥

अग्रेरिति ॥ न हि मया समर्पित इत्येव वियते । किन्तु  
यदि तथाऽदृष्टं भविष्यति तदैव मरणम् । तत्रोपपत्तिः । अरण्ये  
दावानलेन दह्यमाने निकटस्थितः कश्चिन्द दह्यते । दूरस्थित-

थ दद्यते । तस्मादत्र निमित्तमदृष्टमिति । पुत्रादीनां देहवियोग-  
योगयोरप्यदृष्टमेव निमित्तम् । हि युक्तश्चायमर्थो भरतादिषु  
दृष्टः । स हि हरिक्षेत्रे हरिणदर्शने मृतः कालञ्जरे हरिणो जात  
इति किमत्र हरिणशरीरग्रहणे तत्रापि कालञ्जरे निमित्तं दृष्टं  
सम्भवति । जन्तु श जीवः सर्वत्र जायमानः । तत्र दृष्टस्य  
बाधितत्वात् कल्पनाया अशक्यत्वाच्छशरीरसंयोगवियोगहेतु-  
दुर्विभाव्यः ॥ ५१ ॥

तस्माददृष्टवशात् पथात् किमप्यस्तु, इयं तु सांप्रतं मोचनी-  
येति निर्द्धारितमित्याह—

अशुक उवाच ॥

एवं विमृद्धय तं पापं यावदात्मनिदर्शनम् ॥

पूजयामास वै शौरिर्बहुमानपुरःसरम् ॥ ५२ ॥

एवं विमृद्धयेति ॥ स्वकर्त्तव्येऽयं विमर्शः । कंसश्वेतदद्ग्री-  
कुर्यात्तदा सिद्ध्येत् । तस्य सिद्धिर्दुर्घटेति । तस्य दूषणानि वदन्  
प्रयत्नाधिक्यं कृतवानित्याह ॥ तं प्रासिद्धं दिग्विजायिनं पापमेता-  
दशकर्मकर्त्तरं पूजयामास । पूजायां हि स्वस्मिन् स्थितो भावा-  
दिः पूज्ये समारोप्यते । ततः कार्यं सेत्स्यतीति । अयमलौकिक  
उपायः । ननु किमर्थमेतावत् कृतवानित्याह ॥ यावदात्मनिदर्शन-  
मिति ॥ आत्मनो निदर्शनं ज्ञानं यावद्भवति दृष्टदृष्टभेदेन ता-  
वदुपायकरणं युक्तमिति प्रथममदृष्टेपायं कृतवानित्याह ॥ पूज-  
यामासेति ॥ वै निश्चयेनेति पूजने कार्यसिद्धि निश्चितां मत्वा ।  
तत्र स्वदेवता समारोपितेति बहुमानपुरःसरं पूजा । इयं पूजा  
स्तोत्रनमस्कारप्रहीभावात्मिका । एवं करणे ज्ञानप्राप्तेहेतुमाह ॥  
शौरिरिति ॥ शूरो वसुदेवस्य पिता ॥ ५२ ॥

पूजयित्वापि ज्ञापनां कृतवानित्याह—

प्रसार्य वदनाम्भोजं नृशंसं निरपत्रपम् ॥  
मनसा दूयमानेन प्रहसन्निदमब्रवीत् ॥ ५३ ॥

प्रसार्येति ॥ स्वस्य वदनाम्भोजं प्रसार्य विकसितं कृत्वा  
आत्मानमप्रतारकं हितं च ज्ञापयित्वाऽधिष्ठानस्य दुष्टत्वादा-  
रोपिता देवता तत्र स्थास्यति न वेतिसन्देहाद् दूयमानेन मनसा  
दुःखाविष्टेनान्तःकरणेन उपलक्षितोऽपि तदाऽऽकारसङ्गोपनार्थं  
प्रहसन् एतावत्यर्थं किमेतावत् क्रियत इति वदन्निवेदं वक्ष्यमाण-  
मब्रवीत् । अधिष्ठाने दूषणद्रव्यं येन देवता न सञ्चिहिता भव-  
ति- क्रौर्यलज्जाभावौ क्रोधकामनिधानभूतौ । तावाह ॥ नृशंसं  
निरपत्रपमिति ॥ कामसेवका एव निरपत्रपा भवन्ति । पृष्ठस्वी-  
कृतहीभया इति वाक्यात्। नृशंसः कूरात्मा तामसक्रोधयुक्तः ॥ ५३ ॥

आत्मीयतया तं घृहीत्वा हितमिवाह—

वसुदेव उवाच ॥

न चास्यास्ते भयं सौम्य यद्वै त्वाहाशारीरवाक् ॥  
पुत्रान् समर्पयिष्येऽस्या यतस्ते भयमुत्थितम् ॥ ५४ ॥

न चास्यास्ते इति ॥ अस्याः सकाशात् ते भयं न चास्ति ।  
चकारान्न मत्तो भविष्यति वा । वाणीप्रामाण्यादेव । अतो नि-  
रपराधवधो न कर्तव्यः । सौम्येति सम्बोधनं सौम्यो भव ।  
विज्ञापितं कुर्विति सम्बोधनार्थम् । अत्रार्थे प्रमाणमाह ॥ यद्वै  
त्वाहेति ॥ एतदुभयत्रापि प्रमाणम् । अतोऽस्याः पुत्रान् तुभ्यं  
समर्पयिष्ये । यतः पुत्राद् वाक्यतस्ते भयं सम्यग् उत्थितम् ।  
निवेदिते त्वदीयस्त्वां न मारयिष्यति । कापव्यशङ्काभावाय वहु-  
वचनम् ॥ ५४ ॥

एवं दृष्टाद्योपायस्य कृतत्वादङ्गीकृतवानित्याह—

श्रीशुक उवाच ॥

सुहृदधान्विवृते कंसस्तद्वाक्यसारवित् ॥

वसुदेवोऽपि तं प्रीतः प्रशस्य प्राविशाद् गृहम् ॥५६॥

सुहृदधादिति ॥ विवेक उत्पन्ने विचारप्रवणं चित्तं जात-  
मतः सुहृदियं भगिनी किमिति हन्तव्येति सुहृदधान्विवृते ।  
वसुदेवः प्रतारयतीति तु शङ्खा नास्ति । यतस्तद्वाक्यस्य सारं  
सत्यत्वमयं जानाति । वसुदेवो न कदाचिदप्यनृतवादीति । अत  
एव भगवदवतारः । निष्टृतो रथं प्रेरयित्वा गृहे नीतावित्यऽध्य-  
वसीयते । अतएव वसुदेवोऽपि तन्मनोगतकालुष्यस्य गतत्वात् प्रीतः  
सन् प्रशस्य पुनः स्तुत्वा मार्गस्यातीतत्वाद् गृहं प्राविशत् ॥५५॥

एवमनर्थसमाधानं कथश्चित् कृतम् । एतद्गवतैव कृतमिति  
वक्तुमग्रिमं कार्यं सभीचीनमेव जातमित्याह षट्भिः—

अथ काल उपावृत्ते देवकी सर्वदेवता ॥

पुत्रान् प्रसुषुवे चाष्टौ कन्यां चैवानुवत्सरम् ॥ ५६ ॥

अथोति ॥ अथ तदनन्तरमेव शीघ्रमेव काले ऋतुसमये  
उपावृत्ते जातेऽष्टवर्षमध्ये सर्वानेव पुत्रान् सुषुवे । कन्यायामासक्ति-  
र्जातेति कन्यां च ॥ अनुवत्सरमिति ॥ प्रतिवत्सरमेकैकः पुत्रो जातः,  
पूर्णगर्भाश्र ते । एवं निरुपद्रवतया प्रसवे हेतुः, सर्वदेवतेति ॥ सर्वा  
देवता रक्षणार्थं यत्र । कन्या नवमी । चकारस्तज्ज्ञापकः । प्रसवे  
न कोऽपि संवत्सरो व्यवहित इत्युपसर्गः ॥ ५६ ॥

यथैतया पुत्राः प्रसूतास्तथा वसुदेवोऽपि स्वोक्तं कृतवानि-  
त्याह—

कीर्तिमन्तं प्रथमजं कंसायानकुन्दुभिः ॥

अर्पयामास कृच्छ्रेण सोऽनृतादतिविहूलः ॥ ५७ ॥

कीर्तिमन्तमिति ॥ ज्येष्ठो हि पुत्रः सर्वेषामदेयः । तत्रा-

अपि महान् । तादृशमपि दत्तवानिति स्वस्य धर्मनिष्ठतां ज्ञापयितुं,  
कीर्तिमन्तं प्रथमजामित्युक्तम् । कंस इति नाम्ना क्रौर्य ज्ञापितम् ॥  
आनकदुन्दुभिरिति, सत्यवाक्यत्वे हेतुः । स्वयं गृहीत्वा अर्पया-  
मास ॥ कृच्छ्रेण कष्टेन शोकं संस्तम्भ्य । ननु अवृतकथनमप्य-  
धर्मः । पुत्रसमर्पणमपि । तत्र प्राणसङ्कटे अवृतं न जुगुप्सितमि-  
ति पुत्रमेव कथं न स्थापितवानित्याशङ्खाह ॥ सोऽनृतादतिवि-  
हलः । पुत्रास्तु देहसम्बन्धिनः ॥ सत्यं तु भगवत्सम्बन्धि ।  
तथा सत्यवृते कृते न भगवत्सानिध्यं भविष्यतीत्यतिविहलः ।  
यतोऽयमानकदुन्दुभिः । अस्य पुत्रापेक्षयाऽपि सत्यमेव संरक्ष्यं  
भगवत्प्रापकम् ॥ ५७ ॥

ननु पुत्रसमर्पणं दृष्टं, सत्यमदृष्टम् । कथं दृष्टादृष्टयोर्विप-  
रीतो बाध्यवाधकभाव इतिचेत्तत्राह—

किं दुःसहं नु साधूनां विदुषां किमपेक्षितम् ॥

किमकार्यं कदार्याणां दुस्त्यजं किं धृतात्मनाम् ॥ ५८ ॥

किं दुःसहमिति ॥ पुत्रस्यादाने किं मोहो हेतुलौकिकः,  
शास्त्रं वा । आद्यं दूषयति । साधूर्ना शत्रुमित्रोदासीनेषु तुलयस्व-  
भावानां किं दुःसहम् । मोहवशादेव पुत्रादिवियोगो दुःसहः । तद-  
भावे यथा पुत्रस्तथा कंसः । ततश्च कंसघातकः पुत्रो न संरक्ष्य इति  
युक्तं दानम् । अथ पुत्रेण जयते लोकान्, पुत्रेण वसुतापेति, पुनाम्नो  
नरकात् त्रायत इति, त्वं यज्ञ इत्यादिवाक्यैः पुत्रकृतोपकारो-  
ऽपेक्षित इतिचेत् तत्राह ॥ विदुषां ज्ञानयुक्तानां किं वहिः स्थित-  
मपेक्षितमिति । न साधनं नापि फलम् ॥ ननु तथापि वधार्थं  
स्वतो बालकमङ्गं समर्पयतीत्ययुक्तमितिचेत्तत्राह ॥ किमकार्यं कद-  
र्याणामिति ॥ असमार्पिते वसुदेवमनृतवादिनं ज्ञात्वा कृतसमयवन्ध-  
स्य निवृत्तत्वात् सर्वानेव पुत्रान् सर्वा भार्या मां च मारयेदतस्त्यजे-

देकं कुलस्यार्थे इति न्यायेनार्पणमेवोचितम् । न चैतन्न करिष्य-  
तीत्याशङ्कीयम् । यतः कदर्याणां कंसादोनां किमकार्यम् ।  
सर्वोल्लङ्घनेन लुब्धाः कदर्याः । कुत्सितायां दर्यां हृदयरूपायां  
सम्भवो येषां स्थितिर्वा । ननु तथापि पलायनादिकमेवोचितं,  
न तु निरपराधवालकस्याङ्गस्य मारणमिति चेत्तत्राह ॥ दुःस्त्यजं  
किं धृतात्मनामिति ॥ धृत आत्मा वासुदेवो यैः । सर्वं गच्छतु  
हरिस्तिष्ठतु इति येषां बुद्धिस्तेषामन्यत् सर्वं त्यक्तव्यं भगवद्-  
वाधकम् । असर्पणं च सर्वनाशकत्वाद् भगवद्वाधकमिति ॥५८॥

भगवदीयानां त्याज्यवस्तुषु कोऽपि गुणदोषाविचारो नास्ती-  
ति पूर्वप्रतिज्ञातस्य सर्पणं युक्तमेव । भगवत्कृतत्वान्नानिष्टं  
जातमित्याह—

दृष्ट्वा समत्वं तच्छौरेः सत्ये चैव व्यवस्थितिम् ॥

कंसस्तुष्टमना राजन् प्रहसन्निदमब्रवीत् ॥ ५९ ॥

दृष्टेति ॥ शौरेर्वसुदेवस्य पुत्रे स्वस्मिंश्च तुल्यतां दृष्ट्वा ।  
अन्योन्यघातकत्वमुभयोर्जीवता स्वस्यौदासीन्येन स्थितिरेव समता  
सत्ये वाक्ये चैव व्यस्थितिमचाच्चल्यमेवमुभयेनापि सन्तुष्टः ।  
राजन्निति सम्बोधनं राजधर्मस्तथैवेति ज्ञापनार्थम् । प्रकर्षेण  
हास्यं मुख्योऽयमिति ज्ञापनार्थम् । इदं वक्ष्यमाणमब्रवीत् ॥५९॥

प्रतियातु कुमारोऽयं न ह्यस्मादस्ति मे भयम् ॥

अष्टमाद् युवयोर्गर्भान्मृत्युर्मै विहितः किल ॥ ६० ॥

प्रतियात्विति ॥ अनेन पञ्चवार्षिको नीत इति ज्ञायते ।  
षष्ठ्योदरस्थः । प्रतियात्विति वाक्यात् । अन्यथा, नयेत्येव वदेत् ।

अनेन पञ्चवार्षिक इत्यादि ॥ अत्रार्थं भावः । अप्येनिगडनिग्रहान-  
न्तरमेव, जातं जातमहन्निति वक्ष्यमाणत्वात् सर्पणानन्तरममारणे  
तन्नोचितमिति मत्वाऽनादरेण तथा कथनादेतदनुपदमेव तत्कथन-

पुत्रानिति बहुवचनातुरोधेन तावत्कालं स्थापनम् । प्रतियातु  
व्याघुञ्च गृहे यातु । अयं ते कुमारो, न तु मन्मारकः । अमारणे  
हेतुः— न हस्मादस्ति मे भयमिति ॥ तर्हि समयबन्धो गत  
इति न आशङ्कनीयम् । यस्माद्युवयोरष्टमगर्भान्मे मृत्युर्विहित इति ।  
स तमानीय देय इत्यभिप्रायः । अत एव नारदादीनामेत-  
दसंमतम् । न हि भगवद्भक्तानामन्यनिष्ठाप्युचिता । अतोऽन्यथा-  
करणमप्युचितम् । किलेत्याकाशवाणीप्रतिसन्धानम् ॥ ६० ॥

तत्प्रियार्थमेव नयनमिति प्रकारान्तरेणापि तस्मिन् प्रीते  
पुत्रत्यागो न युक्त इति तद्वाक्यमङ्गीकृत्य पुनरानीतवानित्याह—  
तथेति सुतमादाय यथावानकदुन्दुभिः ॥

नाभ्यनन्दत तद्वाक्यमसतोऽविजितात्मनः ॥ ६१ ॥

तथेति ॥ स्वयमेव गृहीत्वा ययौ । अविश्वासे हेतुः—  
आनकदुन्दुभिरिति ॥ अतिळेश एव भगवदागमनं न स्वास्थ्ये ।  
आनकदुन्दुभयश्च नेदुर्भगवदागमनार्थम् । तदुभयं विरुद्ध्यते ।  
अतो देवकृतस्य सत्यत्वात् कंसकृतमेवासत्यमिति मत्वा नाभ्य-  
नन्दत । तस्य कंसस्य वाक्यम् एनं न मारयिष्यामीत्यभिप्राय-  
पूर्वकम् । तत्र हेतुद्यमाह ॥ असतः— अविजितात्मन इति ॥  
असन् सर्वदा नैकविधोऽस्थिरवाक् च, घातकश्च । स्वतो युक्ति-  
दाढ्यरहितश्च ॥ अतः केनचित् प्रथम एवाष्टम इति ज्ञापिते मार-  
यिष्यत्येव । तस्मादसतो न विश्वासः कर्तव्यः ॥ ६१ ॥

किञ्च, नान्यवाक्यमपि तस्यापेक्ष्यते । यदैव राक्षसैर्भक्ष्यार्थं  
पुरुषाः प्रार्थयिष्यन्ते, तदेवैतान् घातयिष्यति । क्रोधोद्भवेत्तूनां  
मिति ज्ञायते । तथाच निग्रहे गर्भासंभव इति । अत एव, जातं जात-  
मिति न कालभेदज्ञापकमित्यग्रे वक्ष्यते ॥ भगवतस्त्वलौकिकी रीति-  
रिति नानुपपत्तिः ॥

सम्भवात् । अजितान्तःकरणत्वादुत्पन्ने क्रोधे न विलम्बः । महता-  
मन्तःकरणमेव प्रमाणमिति तथैव जातमित्याह—

नन्दाद्या ये ब्रजे गोपा याश्चामीषां च योषितः ॥  
वृष्णयो वसुदेवाद्या देवक्याद्या यदुस्त्रियः ॥ ६२ ॥

नन्दाद्या इति, अष्टमिः ॥ वसुदेवे कंसकृतं देवानां हित-  
कारि न भवतीति देवगुह्यकर्त्ता नारदः पर्यवसानानिष्टकर्त्तारं  
वसुदेवं पीडयितुं दैत्यरूपं कंसं चोद्रेजयितुं शीत्रं भगवदागमनार्थं  
साधारणान् पिडयितुं वाक्यत्रयमुक्तवान् । तदाह । ये यमुना-  
पारे ब्रजे गोपा नन्दादयः । अमीषां च स्त्रियो यशोदाप्रभृतयः ।  
चकारादन्या अपि कुमारिकाः । आस्मिन्नपि कूले वृष्णिवंशो-  
द्धवा वसुदेवादयो देवक्याद्याश्च यदुवंशोद्धवानां स्त्रियः ॥ ६२ ॥

एवमेकेन सर्वाननूद्य देवत्वं विधत्ते—  
सर्वे वै देवताप्राया उभयोरपि भारत ॥

ज्ञातयो बन्धुसुहृदो ये च कंसमनुव्रताः ॥ ६३ ॥

सर्व इति ॥ स्त्रियः पुरुषाः सर्व एव देवताप्रायाः । ईपदस-  
माप्तदेवाः । मानुषभावस्याऽपि विद्यमानत्वात् । अतो देवषु  
यत् कर्तव्यं तदेतेष्वेव कर्तव्यमिति ज्ञापितम् ॥ उभयोरिति ॥  
रोधसोर्येकेचित्तिष्ठन्ति पश्वाद्योऽपि तेऽपि देवांशाः । भारते-  
ति सम्बोधनम् एतदाहेत्यनेन सम्बद्धयते । नारदस्य तथाकथन-  
ममन्वानस्य विश्वासजनकं देवगुह्यमेतादशमेवेति । किञ्चन केवल-  
मुदासीना एव देवाः, किन्तु कंसनिकटवर्त्तिनोऽप्यकूरादयः ।  
ये ज्ञातयो गोत्रिणः कंसस्य ये बान्धवाः सम्बन्धिनो ये वा सुहृदो  
मित्राणि । ये च कंसस्य सेवकाः । चकारात् पित्रादयोऽपि ॥ ६३ ॥

सर्वे देवताप्राया इति कंसाय नारदः प्राहेत्याह—

एतत् कंसाय भगवान् शशंसाभ्येत्य नारदः ॥  
भूमेर्भारायमाणानां दैत्यानां च वधोद्यमम् ॥६४॥

एतदिति ॥ नारदस्य दुष्टत्वं व्यावर्त्तयति ॥ भगवानिति ॥  
शंसनमेकान्ते कथनं, युक्तिपूर्वकमुपाख्यानपूर्वकं च । तत्रैवोपा-  
ख्याने फलितानि वाक्यान्यत्रोपनिवद्यन्ते । अत आनुपूर्व्यभावो  
न दोषाय । एतावतैव कार्यसिद्धेः । नहु देवानामागमने  
किं स्यादित्याशङ्काह ॥ भूमेरिति ॥ नाकपृष्ठे देवानां मन्त्रणं  
जातं, भूमेर्भारायमाणा ये कंसादयो दैत्या जातास्ते हन्तव्या  
इति । तद्वननार्थमेव देवागमनं वधोद्यमरूपं जातं, वधोद्यमं यथा  
भवति तथा एते देवताप्राया इति वाक्यम् ॥ ६४ ॥

एवं श्लोकत्रयमुक्त्वा कृष्णौ गते कंसो यत् कृतवास्तदाह  
पञ्चमिः—

ऋषेर्विनिर्गमे कंसो यदून मत्वा सुरानिति ॥  
देवक्या गर्भसम्भूतं विष्णुं च स्ववधं प्रति ॥६५॥

ऋषेर्विनिर्गम इति ॥ अनुवादेऽपि येऽर्थास्ते पूर्वं नारदेन  
उक्ता इति ज्ञातव्यम् । कृष्णैव निवारितमिति न कृषेरग्रे  
किञ्चित् कृतवान् । द्वयं ज्ञातवान्, चतुष्टयं च कृतवान् । ज्ञातं द्वय-  
माह ॥ यदून सुरान् देवान् मत्वा, देवक्या गर्भेऽष्टमे सम्भूतिर्यस्य  
तादृशं च विष्णुं स्वस्य कंसस्य वधं प्रत्येव देवकीगर्भसम्भूतिं  
विदित्वा ॥ ६५ ॥

देवकीं वसुदेवं च निगृह्ण निगडैर्गृहे ॥

जातं जातमहन् पुत्रं तयोरजनशङ्क्या ॥ ६६ ॥

प्रथमतो देवकीं वसुदेवं चकारादन्यांश्च तदन्तर्गतान् स्वगृह  
एव निगडैर्निर्गृहा जातं जातमानुपूर्व्येण जातम् । अष्टमसंख्याया  
अपेक्षाबुद्धिजन्यत्वाद् गणनायामनियमसम्भवाद्, अजनशङ्क्या

विष्णुसन्देहात् षट्पुत्रानहत् । जातं जातमिति न कालभेदज्ञापकं,  
किन्तु मारणे देवक्यां जननमेव निमित्तमिति ज्ञापयितुम् ।  
अन्यथा क्षत्रियाणां त्रयोदश एवादि नामकरणसम्भवादुत्पन्न-  
मात्राणामेव मारणे, कीर्तिमन्तं सुषेणं चेत्यादिनामोक्तिराद्यस्कन्धे-  
उनुपपन्ना स्यात् ॥ ६६ ॥

नन्वर्वं कथमितिदुष्कृतं कृतवानित्याशङ्खाह—

मातरं पितरं भातून् सर्वांश्च सुहृदस्तथा ॥

धनान्ति ह्यसुतृपो लुब्धा राजानः प्रायशो भुवि ॥ ६७ ॥

मातरमिति ॥ अयं तु दैत्य एव । येऽप्यन्ये राजान-  
स्तेऽप्यसुतृपः केवलं प्राणपोषकास्तत्रापि लुब्धाः । लोभः सर्व-  
गुणनाशकोऽतस्तेषां गुणा न सन्तीति ज्ञापनार्थमुक्तम् ॥ प्रायश  
इति, लुब्धा इति च पदद्वयेन केचन धर्मात्मानो व्यावर्तिता  
अम्बरीषादयः । भुव्येषैव व्यवस्था । यतो युधिष्ठिरादयोऽपि  
पितामहादीन् मारितवन्तः । स्वस्य यत्रैव मरणसन्देहस्तानति-  
मान्यानापि मात्रादीन् पञ्चविधान् ग्रन्त्येव ॥ ६७ ॥

नन्वस्य स्वस्यापि देवत्वसम्भावनया तद्विताऽचरणमेव  
कथं न जातमित्याशङ्खाह—

आत्मानमिह संजातं जानन् प्राग्विष्णुना हतम् ॥

महासुरं कालनेमिं यदुभिः स व्यरुद्ध्यत ॥ ६८ ॥

आत्मानमिति ॥ पूर्वमऽमृतमथने भगवता महाऽसुरः  
कालनेमिर्हतो देवपार्षिण्यग्राहेण । स एवाऽयं कंस इत्यात्मानं  
जानन् पुनर्देवप्रेरणयैव मारणार्थमायातीति यदूनां देवत्वात्तैः  
सर्वैरेव सह विरोधं कृतवान् ॥ ६८ ॥

अन्यदप्यत्यन्तायुक्तं कृतवानित्याह—

उग्रसेनं च पितरं यदुभोजान्धकाधिपम् ॥

स्वयं निगृह्य बुझुजे शूरसेनान्महावलः ॥ ६९ ॥

इति श्रीभागवते महापुराणे दशमस्कन्धे जन्म-  
प्रकरणे हेतुनिरूपणं नाम प्रथमोऽध्यायः ॥ १ ॥

उग्रसेनमिति ॥ नामैव महत्वं निरूपितम् । स्वस्य पितरं  
सर्वसहाययुक्तम् ॥ यदुभोजान्धकाधिपम् ॥ यदवो भोजा अन्धकाश्र  
उपलक्षणमेतत् षड्विधानामपि यादवानाम् । तदाङ्गया ते सर्वे  
विपरीतं करिष्यन्तीति विशेषतस्तस्य बन्धनम् । बन्धकः स्वयमेव  
जात इत्याह ॥ स्वयं निगृहोति ॥ शूरसेनदेशस्तस्य भोगार्थं स्थितः  
अतस्तस्य पुनर्वचनं, शूरसेनान् बुझुजे इति ॥ एतत्सर्वकरणे  
सामर्थ्यं, महावल इति ॥ एवं सर्वेषां देवांशानां भक्तानां  
महानुपद्रवो निरूपितो भगवदवतारे हेतुभूतः ॥ ६९ ॥

इति श्रीभागवतसुबोधिन्यां श्रीवल्लभदीक्षितविरचितायां  
दशमस्कन्धविवरणे प्रथमोऽध्यायः ॥ १० ॥ १ ॥

—:०:—

द्वितीयोऽध्यायः ॥ २ ॥

एवं हेतुं निरूप्याथ कृष्णोद्यम उदीर्यते \* महत्वज्ञापनार्थाय  
द्वितीये सविशेषणः ॥ दुःखं हेतुरिहागन्तुमिति बोधाय तत्कथा \*  
पुनर्निरूप्यते, स्पष्टा शीघ्रागमनहेतुका ॥ सर्वेषां ज्ञापनार्थाय  
कंसवाक्यं तथा स्तुतिः \* अन्यथा भगवानेव प्रादुर्भूतः कर्थं

---

द्वितीयाध्यायार्थोक्तौ, कृष्णोद्यम इत्यादि ॥ भगवदुद्यमे हेतुमाहुः ॥  
महत्वेति ॥ हेतोरिति शेषः ॥ अत एव तावन्तमपि विलम्बमसहिष्णु-  
र्गभक्षणमाज्ञापनाम् । न हेतुमन्यत्रेति भावः ॥ अथवाऽन्येभ्यो-  
ऽवतारेभ्योऽत्र महत्वज्ञापनाय मायाज्ञापनवसुदेवादिमनःप्रवेशलक्षणः

भवेत् ॥ पूर्वं सामान्यतो विरोधमुक्त्वा शीघ्रं भगवदागमनार्थं  
लोके कंसकृतमत्युपद्रवमाह सादैश्चिभिः—

श्रीशुक उवाच ॥

प्रलम्बवकचाणूरतृणावर्तमहाशनैः ॥

मुष्टिकारिष्टद्विविदपूतनाकेशिधेनुकैः ॥ १ ॥

प्रलम्बेति ॥ प्रलम्बो दैत्यो दैत्यरूपेणैव वर्तते । वक्तो  
दैत्यः पक्षिरूपेण । चाणूरो दैत्यो मनुष्यरूपेण । तृणावर्तो  
राक्षसो वात्यारूपेण । एत एव महाशनाः । बहुभक्षकाः । अनेन  
यदूनां कदनं चक्रे इत्यत्र यादवा भक्षिता इत्यपि ज्ञापितम् ।  
महाशनोऽय इति केचित् । तत्र नामस्तु यौगिकप्रवेशाश्रिन्त्यः ।  
मुष्टिकश्चाणूरवत् । यथा प्रलम्बो बलभद्रहतः प्रथमनिर्दिष्टस्तथा  
मुष्टिकोऽपि । अरिष्टो दृष्टरूपो बकवत् । द्विविदो वानरः । पूतना  
राक्षसी । केशी अश्वात्मकः । धेनुको गर्दभात्मकः ॥ १ ॥

अन्यैश्चासुरभूपालैर्बाणभौमादिभिर्युतः ॥

यदूनां कदनं चक्रे वली मागधसंश्रयः ॥ २ ॥

अन्ये चैवंविधाः शतशः सन्ति । असुरा भूत्वा ये भूपालाः  
बाणो वलिसुतः । नरको भौमः । आदिशब्देन जरासन्धादयः  
गुप्तान् यदून् प्रलम्बादयो बाधन्ते । प्रकटान् बाणादयः । एव-  
मेतर्यदूनां कदनमन्यायनाशं चक्रे । एतेषामाज्ञाकारित्वे हेतुः ॥

स उच्यते इत्यर्थः ॥ अथवा महत्त्वं पुरुषोत्तमत्वं तज्ज्ञापनाय सवि-  
शेषणः स उच्यते इति सम्बन्धः । असाधारणत्वेनेतरे रेख्यो व्यावर्तको  
धर्मो हि विशेषणम् । तदत्र मायाज्ञापनमेकम् । न हि ब्रह्मादिव्यामो-  
हिकां तामन्यं आज्ञाप्तुर्महति, साम्याधीना वा भवति । वसुदेवदुरा-  
सदत्वादिकं, देवक्यां स्वहन्तुश्चानेऽप्यासुरभावत्याजनं कंसस्य,  
ब्रह्मादिस्तुतिश्च ॥

बलीति ॥ मागधो जरासन्धः श्वशुरः सहायभूतः । तेनापि  
दिविजये पराजितेन सुते दत्ते । एतेषामन्यतरेणाप्याङ्गोऽङ्गने  
कृते जरासन्धः साधयतीत्याश्रयः ॥ २ ॥

पीडितानां कृत्यमाह—

ते पीडिता निविविशुः कुरुपाञ्चालकैकयान् ॥

शालवान् विदर्भान्निषधान् विदेहान् कोसलानपि ॥  
एके तमनुरुन्धाना ज्ञातयः पर्युपासते ॥ ३ ॥

ते पीडिता इति ॥ पूर्वोक्तैः पीडिताः कुरुदेशान् हस्तिना-  
पुरदेशान्, विविशुः । तथान्ये पाञ्चालदेशान् किम्पिलादिदेशान्,  
कैकयान् चित्रकूटादिदेशान्, शालवान् पश्यमदेशान्, निषधान्  
उत्तरदेशान्, विदर्भान् दक्षिणदेशान्, विदेहान् तीरभुक्तदेशान्,  
कोसलान् अयोध्यादेशान् नितरां विविशुः । गुप्ततया स्थिताः ।  
एते धर्मात्मानो राजानः । अतः स्वदेशं परित्यज्य सकुटुम्बा-  
स्तत्रैव स्थिता इत्यर्थः ॥ ये पुनर्निर्गन्तुं न शक्तास्ते कंससेवका  
एव भूत्वा स्थिता इत्याह ॥ एक इति ॥ एके अकूरादयस्त-  
मनुरुन्धानास्तं संवेष्ट्य तसेवकत्वेन स्थिता ज्ञातयो गोत्रिणः  
परित उपासते ॥ ३ ॥

एवं सर्वेषां महद् दुर्खणश्चमार्थं हेतुत्वेन निरूपितम् ।  
भगवत् उद्यमं वक्तुं देवक्या वन्धनावधि चरित्रमाह—

हतेषु षट्सु बालेषु देवक्या औग्रसेनिना ॥

सप्तमो वैष्णवं धाम यमनन्तं प्रचक्षते ॥

देवक्या वन्धनाऽवधीति ॥ अत्रेदमाकृतम् । सप्तमे गर्भे जाते  
नन्दाद्या ये ब्रज इत्यादि नारदेनोक्तम् । तदा षट्पुत्रहतिर्मातृबन्धनं  
च जातम् । तदत्र, हतेष्वित्येनानूद्य स गर्भो देवक्या हर्षशोकवि-

गर्भो वभूव देवक्या हर्षशोकविवर्जनः ॥ ४ ॥

हतेष्विति सार्द्धेन ॥ देवक्याः पद्मु बालेषु औग्रसेनिना  
हतेषु सत्सु । भागिनेयान् हन्तीति पितृनाम्ना निर्देशः ।  
अन्येषां हननमर्थसिद्धमेव । लोके हि भागिनेयोऽतिमान्यः । पद्म-  
गुणास्तेन बुद्ध्या हता इति धर्मस्थानभूतोऽक्षरात्मा समागतः ।  
तस्यापि मारणमाशङ्क्य परिहरति ॥ वैष्णवमिति ॥ विष्णो-  
वर्यापकस्य सर्वरक्षकस्य स्वरक्षायां सन्देहो नास्तीति ज्ञापितम् ।  
सप्तम एव परमाऽवधिः । पद्मगुणाः सप्तमो धर्मो च तदाधारभूतः ।  
पुरुषोत्तमस्तु ततो महान् । अतस्तद्वाट्यर्थं, धामेति ॥ यतो  
लोका यमनन्तं कालात्मकमाचक्षते । सोऽनन्तः सप्तमपर्याये  
गर्भः प्रकटो वभूव । स चार्द्धप्रकटितानन्द इति देवक्या हर्षशोक-  
विवर्जनो जातः । महानिति हर्षः । तादृशोऽपि मारणीय इति शोकः ।  
प्रभाषस्यादर्शनात् ॥ ४ ॥ ॥ एवं सति भक्तेषु दया स्थापितेति  
दयापरीतो भगवान् शीघ्रमुपायं कृतवानित्याह—

भगवानपि विद्वात्मा विदित्वा कसजं भयम् ॥

यदूनां निजनाथानां योगमायां समादिशत् ॥ ५ ॥

---

वर्जनो वभूवेत्यर्द्धेन शीघ्रं भगवदुद्यमे हेतुरुक्तः । पूर्वं शोकवर्जनो  
नासीत् । हतेषु तेषु अयमपि तथा भविष्यतीति ज्ञानेन तथा वभूव ।  
तथाचेदं सर्वं बन्धनानन्तरं जातमिति तदेव पूर्वावधिर्यस्य तादृशं  
चरित्रमाहेत्यर्थः । अत एवाग्रे वक्ष्यन्ति— पद्मुब्रवधात् पूर्वमेव सङ्कर्षण-  
गर्भ इति । आसुरहननं सङ्कर्षणगर्भविषयकं दुःखं च भगवच्छरित्र-  
मेव । तर्हि हर्षवर्जनत्वमनुपपन्नमित्याशङ्क्य तत्रोपपत्तिमाहुः ॥ स  
चार्द्धेत्यादि ॥ पुरुषोत्तमस्यैव पूर्णानन्दत्वान्मातुर्मनसि तदागमने  
तत्रानन्दाविर्भाव एवाभूत्, परस्य परं तादृशी नाभूष्णिरोधवशादिति  
सरस्वतीष्टान्तेन वक्ष्यते । अस्यानन्दमयत्वेऽपि प्रभुसङ्गम एव पूर्ण-  
नन्दप्राकद्वयकरणं भवतीति तथा ॥

भगवानिति ॥ पद्मगुणैर्वर्यसम्पन्नः पूर्वापराधे प्रतीकारं  
 कर्तुं सप्तमे स्पृष्टे तेनैव हननसम्भवात् प्रतीकारो न भविष्यतीति  
 शीघ्रं च स्वयमागन्तुं गर्भमन्यत्र नेतुं योगमायां समादिशत्  
 या जगत्कारणभूता भगवच्छक्तिः सा योगमाया । लोकानां  
 दुःखपारिज्ञानार्थं, विश्वात्मोति ॥ यदूनां कंसजं भयं विदित्वा ।  
 सर्वस्यैव स्वरूपं जानाति, किं पुनर्यादवानाम् । तेषामेव दुःखे  
 सति प्रतीकारे हेतुः— निजनाथानामिति ॥ निजः स्वयमेव  
 नाथो येषाम् । केवलमिच्छयैव सर्वं न भवतीति दृष्टकारणार्थं  
 योगमायादेशः ॥ ५ ॥

आज्ञामेवाह—

गच्छ देवि व्रजं भद्रे गोपगोभिरलङ्घुतम् ॥  
 रोहिणी वसुदेवस्य भार्यास्ते नन्दगोकुले ॥  
 अन्याश्च कंससंविग्ना विवरेषु वसन्ति हि ॥ ६ ॥

गच्छदेवीति नवमिः ॥ प्रथमतो व्रजं गच्छ । तत्र गता  
 स्वास्थ्यं प्राप्स्यतीति । मथुरार्या दैत्यावेशात् तेषां च भगवान्  
 मायारूप इति इयमपि तत्र प्रविष्टा तेषामेव कार्यं साधयेत् । अतः  
 केवलदेवाऽश्रितं गोकुलमेव गच्छेत्यज्ञा । यतस्त्वं देवतारूपा  
 न दैत्यहितकारिणी । अतस्तथा सम्बोधयति ॥ व्रजपदेन जङ्गम-  
 त्वमुक्तम् । अतः स्थावरान्नगरादुत्कर्षः । ननु तत्र स्थितानां  
 देवानां मायागमने व्यामोहसम्भवाद्, वैपरीत्यं स्यादिति शङ्कां  
 वारयति ॥ भद्र इति ॥ त्वं कल्याणरूपा । देवानां या देवता  
 कल्याणरूपा ऐहिकसुखदा सा मुग्धैरत्यन्तं सम्मान्यत इति ।  
 तदर्थमाह ॥ गोपगोभिरलङ्घुतमिति ॥ गोपा गोप्यश्च गावश्च  
 स्थावरान्नगरादिति ॥ न गृणातीति न गरमतः स्थावरतुल्यम् ।  
 अभिमानेन स्तब्धं एव तिष्ठतीति तथा ॥

ते उभये तस्य स्थानस्यालङ्करणभूताः । तैरेव तत्रत्या शोभा ।  
योऽन्यस्तिष्ठति स तु तदनुगुण एवेति तेषामप्रतिबन्धो निरूपितः । अतो दर्शनादेव तत्र सुखं निष्पितम् । तत्र गतायाः किं प्रयोजनमित्याकाङ्क्षायामाह ॥ रोहिणीति ॥ वसुदेवस्य भार्या रोहिणी तत्राऽस्ते । स्थितौ कः सम्बन्ध इत्यत आह ॥ नन्द-गोकुल इति ॥ नन्दसम्बन्धिगोकुले । अनेन नन्दवसुदेवयो-भ्रातृत्वं द्योतितम् । अत्र पादद्रयमधिकं, किमिति तिष्ठतीत्याकाङ्क्षार्थं निरूपितम् । अन्याश्च स्त्रियो वसुदेवस्यान्येषां वा कंस-संविश्वाः सत्यो विवरेषु गुप्तस्थानेषु वसन्ति । भयदशायां तथैव स्थितिर्युक्तेति हिंसबदार्थः ॥ ६ ॥

ततः किमत आह—

देवक्या जठरे गर्भं शेषाख्यं धाम मासकम् ॥  
तत् सञ्चिकृष्य रोहिण्या उदरे सञ्चिवेशय ॥ ७ ॥

देवक्या इति ॥ जठर इति इतरगर्भवैलक्षण्यार्थम् ॥ तदिति प्रसिद्धम् ॥ ततः सञ्चिकृष्य रोहिण्यां उदरे सम्यग् निवेशय । किं तदगर्भरक्षायामित्याकाङ्क्षायामाह ॥ शेषाख्यमिति ॥ शेष इत्याख्या यस्य । तस्मिन्नष्टे भूमिरेव निमग्ना भविष्यतीति । ननु तस्याऽकर्षणे नाशशङ्का स्यादित्यत आह ॥ मासंकं धामेति ॥ भगवत्तेजोरूपम् । भगवतोऽपि स्थानभूतं वान नश्यतीति ॥ ७ ॥

तर्हि स्थिताषेव कंसभयाभावात् को दोष इतिचेत्तत्राह—  
अथाहमंशभागेन देवक्याः पुन्नतां शुभे ॥

प्राप्त्यामि त्वं यशोदायां नन्दपत्न्यां भविष्यसि ॥ ८ ॥

अथाहमिति ॥ अयं पुरुषोत्तमो यो मायामाङ्कापयति । भक्तिमार्गे तस्यैव सेव्यत्वाद् आरम्भे, यदूनां निजनाथानामिति वचनात् । स चतुर्द्वात्र समायास्यति । तदर्थमाह ॥ अथ शीघ्रं

तदनन्तरमेव अहं पुरुषोत्तमः, अंशानां वासुदेवसङ्कर्षणप्रद्युम्ना-  
उनिरुद्धानां भागेन विभागेन चतुर्द्वार्कार्यकरणाद् देवक्या:  
पुत्रतां प्राप्स्यामि । भागेनेत्येकवचनं प्रद्युम्नाशेनैव पुत्रत्वमिति  
ज्ञापनार्थम् ॥ अथाहमिति सन्दर्भेण यथा त्वं गमिष्यसि अन्य-  
त्रोत्पन्नान्यत्र, तथाहमपीति ज्ञापितम् ॥ पुत्रतामिति छोकप्रती-  
त्या तद्वर्मवच्चं ज्ञापितम् । न त्वहं पुत्रो भविष्यामि । शुभ इति  
सम्बोधनेन त्वद्वमनेन मद्रमणस्थानं शोभायुक्तं भविष्यतीत्यग्रि-  
माज्ञापने हेतुकथनार्थम् । तस्या भगवदेकशरणाया वैकुण्ठे केवलं  
स्थातुमयुक्तमिति तामपि जननार्थमाज्ञापयति । त्वं यशोदायां  
नन्दपत्न्यां भविष्यसीति ॥ ८ ॥

स्तन्योत्पादनार्थं मोहजननार्थं मारणार्थं च यद्यप्युत्पाद्यते,  
तथापि तस्यास्तदनिष्टमिति तदनुकृत्वा फलान्तरमाह—

आर्चिष्यन्ति मनुष्यास्त्वां सर्वकामवरेश्वरीम् ॥

धूपोपहारबालिभिः सर्वकामवरप्रदाम् ॥ ९ ॥

नामधेयानि कुर्वन्ति स्थानानि च नरा भुवि ॥

दुर्गेति भद्रकालीति विजया वैष्णवीति च ॥ १० ॥

चण्डिका कुमुदा कृष्णा माधवी कन्यकोति च ॥

\* माया नारायणीशानी शारदेत्यम्बिकेति च ॥ ११ ॥

आर्चिष्यन्तीति ॥ मनुष्या इति देवांशा दैत्यांशाश्च नि-  
वारिताः । देवांशास्तु भगवत्सेवका एव । दैत्याशांस्तु न भजन्त  
एव । अर्चनायां फलं हेतुः । सर्वासां कामनानां वराणामीश्वरी-  
मिति । काम्याः सोयाया विषयाः । वरा अनुपायाः । स्त्रियः  
साक्षात्सेवा तस्या अपि वाधिकंति तन्निवृत्यर्थं, धूपोपहारबालिने,  
ति ॥ पूजायां साधनत्रयं निर्दिष्टम् । धूपो दूरादेव सम्भवति,  
उपहारश्च । दीपस्तु स्वतःशकाशमानाया उपयोगी न भवतीति

नोक्तः । वलिः पशूनां दानम् । पूर्वं काम्यादीनां प्रभुत्वे उक्ते-  
अप्यदातृत्वेऽभजनीया स्यादिति तदातृत्वमपि तस्यां भगवान्  
स्थापयति ॥ सर्वकामवरान् प्रकर्षेण ददातीति ॥ तस्याः सांनि-  
ध्यार्थं मन्त्ररूपाणि नामानि स्थानान्याह ॥ नामधेयानीति ॥  
कुर्वन्तीति वर्तमानसामीप्ये । नामस्वेव स्थानान्यपि प्रसिद्धानि  
भवन्ति । चकारादधिष्ठानानि ॥ नरा इति पूर्ववत् ॥ शुभीति  
स्थापनाऽर्थम् ॥ नामान्याह ॥ दुर्गेति ॥ सर्वत्रोति-शब्दो मन्त्रदेश-  
भेदेन प्रसिद्धिप्रतिपादनार्थः । दुर्गा काश्यां प्रसिद्धा । भद्रकाली  
अवन्त्यां, विजया उत्कले, वैष्णवी महालक्ष्मी कुलापुरे, चण्डिका  
कामरूपदेशे, मायाशारदे उत्तरदेशे, अम्बिका अम्बिकावने, कन्यका  
कन्याकुमारी । अन्यान्यपि प्रसिद्धानि स्थानानि । तथैव मन्त्रा  
ज्ञेयाः ॥ ९ ॥ १० ॥ ११ ॥

एवं तस्या नामान्युक्त्वा, शेषस्यापि नामान्याह—

गर्भसंकर्षणात्तं वै प्राहुः संकर्षणं भुवि ॥  
रामेति लोकरमणाह्लभद्रं बलोच्छ्रयात् ॥ १२ ॥

गर्भसङ्कर्षणादिति ॥ गर्भरूपस्य तस्य सङ्कर्षणात् सं-  
कर्षणः । सम्यक् कर्षणं यस्येति । प्राहुरिति प्रमाणम् । शुभीत्य-  
वतारदशायामेव । वस्तुतस्तु सङ्कर्षणश्चतुर्मूर्त्तेर्भगवतो द्वितीयः,  
सोऽप्यत्राविष्टस्थापि लोका गर्भसङ्कर्षणादेव सङ्कर्षणं वदन्ति ।  
नामान्तरमाह ॥ रामेति ॥ लोकस्य रमणं यस्मात् । रमयतीति  
रामः । राम इति वक्तव्येऽविभक्तिकनिर्देशोऽसंमत्यर्थः । सं-  
शुद्धिरूपो वा व्यवहारार्थः । बलभद्रमपि प्राहुः । बलेन भद्र  
इति । बलोच्छ्रयाह, न तु बलकार्यात् ॥ १२ ॥

ईश्वरवाक्यादादेशानन्तरमेव तथा कृतवतीत्याह—

श्रीशुक उचाच ॥

संदिष्टैर्वं भगवता तथेत्योमिति तद्वचः ॥

प्रतिगृह्य परिक्रम्य गां गता तत्त्वाऽकरोत् ॥ १३ ॥

संदिष्टैर्वामिति ॥ भगवतेत्यनुलङ्घनार्थः । तथेति करणार्थ, जननार्थ च । अँमिति पूजाद्यर्थम् । तस्य भगवतो वचः परिगृह्य परिक्रमणं कृत्वा गां भूमिं गता सती तथैवाकरोत् तत्सर्वं भगवन्निर्दिष्टम् ॥ १३ ॥

तत्कार्यं लोके प्रसिद्धं जातामित्याह—

गर्भे प्रणीते देवक्या रोहिणीं योगनिद्रया ॥

अहो विसंसितो गर्भं इति पौरा विचुकुशुः ॥ १४ ॥

गर्भे प्रणीत इति ॥ गर्भे प्रकर्षेण नीते रोहिण्युदरं प्राप्नीते ॥ योगनिद्रयेति कर्षणप्रापणयोः सर्वाङ्गानं निरूपितम् । अहो इत्याश्रये ॥ विसंसित इति ॥ स्नेहं ध्वंसु अधःपतने । तेन पञ्चमो मासः षष्ठो वेति ज्ञापितम् । पौराः पुरवासिनः । अनेन सर्वप्रतीतिर्जातेत्युक्तम् । राक्षसैः कंसप्रेरितैविसंसित इति विचुकुशुः । अत्याक्रोशं कृतवन्तः ॥ १४ ॥

अथाक्रोशानन्तरं विसंसनज्ञानानन्तरमेव भगवान् वसुदेवद्वारा देवक्यामागत इत्याह—

अथाक्रोशानन्तरमित्यादि ॥ ननु मूल एतदानन्तर्यवाचकपदाभावात् स्वयं तत्कथनमनुपप्राप्निमिति भातीतिचेन्मैवम् । भावानवबोधात् । तथाहि । इह हि शीघ्रं स्वागमनार्थमेव गर्भकर्षणाङ्गापनम् । तत्तु, गां गता तत्त्वाकरोदित्येतावतैव निरूपितमभूत । आक्रोशस्तु प्रकृतानुपयुक्तः । एवं सत्यपि गर्भे प्रणीत इति श्लोककथनं यत्तद्गवद्वाक्यस्थाऽथशब्दतात्पर्यकथनायैति ज्ञायते । अन्यथा, तत्सञ्चिक्ष्य रोहिण्या उदरे सञ्चिवेशयेत्युक्ते प्रयोजनाकाङ्क्षायामहं देवक्याः पुत्रां प्राप्स्यामीतेतावतैव चारितार्थ्यादथशब्दं न वदेत् ।

भगवानषि विश्वात्मा भक्तानामभयङ्गरः ॥  
आविवेशांश्चाभागेन मन आनकदुन्दुभेः ॥ १५ ॥

आविवेशोति, सार्द्धभ्याम् ॥ निषेकाभावेऽपि पूर्वं वसुदेवे तत-  
स्तद्वारा देवक्यामागमनस्यायं भावः । अत्र हि न वृत्सिंहहंसादि-  
वत् प्राकव्यं, किन्तु यदुवंशसम्बन्धित्वेन शूरपौत्रत्वेन वसुदेव-  
एुत्रत्वेन । जीवे शरीरस्यैव वंशसम्बन्धित्वेन तस्य च निषेक-  
जन्यत्वेन तथोत्पत्तिरुच्यते । ईश्वरे प्राकव्यस्यैवोत्पत्तिपदार्थ-  
त्वाद्रक्ष्यमाणप्रकारेण वसुदेवद्वारा देवक्यामाविर्भाव उच्यते ।  
अन्यथा देवक्यामेव तथोच्येतेति । आनकदुन्दुभेष्मनो भगवान्  
आविवेश । अयोगोलके वह्निरिव । अन्यथा आनकदुन्दुभित्वं  
व्यर्थं स्यात् । अंशानां भागेन विभागेन । केचिच्चु अंशेन  
नारायणरूपेण, भागेन केशवरूपेण सह स्वयं प्रद्युम्न आविवे-  
शेत्याहुः । पुरुषोत्तमस्तु नन्दगृह एव मायया सह जातः ।  
अन्यथा, देवकीजठरभूरितिवत्, तव सुत इति कथं वदेयुः ।

एवं सति यस्मादानन्तर्यं प्रभुवुद्धिस्थं स पदार्थो गर्भे प्रणीत इति  
श्लोकेन विवृतः श्रीशुकेन । आचार्यैरपि तमेवाथशब्दं प्रतीकत्वेनो-  
क्त्वा, गर्भश्लोकोक्तात्पर्यमाक्रोशानन्तरमित्यादिनाऽनूदितम् ।  
अयमर्थो भगवतोऽत्यन्तं गोपनीय इति तत्सम्पत्तिलोकानामन्यथा-  
शानोक्त्या तत एव तदशानसूचनेन च ज्ञापितेति सर्वमनवद्यम् ॥

पुरुषोत्तमस्तु नन्दगृह एवेत्यादि, भवतीत्यन्तम् ॥ अत्रायं भावः ।  
उक्तवाक्यानुरोधान्वन्दगेहे पुरुषोत्तमाविर्भावोऽवश्यमङ्गीकार्यः । एवं  
सति, सुतं यशोदाशयने निधायेत्यग्रिमवाक्यं चानुपपत्तं भवति ॥  
तत्र स्वरूपद्वयदर्शनप्रसङ्गात् । आगतस्य तिरोधानं न वक्तुं शक्य-  
मागमनवैयर्थ्योपातात् । प्रागयं वसुदेवस्येतिवाक्यविरोधश्चेति  
उभयतस्पाशा रज्जुरितिचेत् । अत्र ब्रूमः । नन्दगेहे प्रादुर्भूतस्यैव  
पुरुषोत्तमस्य सर्वतःपाणिपादान्तत्वेन तदा कार्यमस्तीति वसुदेव-  
गेहे प्रादुर्भाव इति ज्ञायते । सं एव, वसुव प्राकृतः शिशुरित्यनेन

तन्मातराविति शुकवाक्यं च विरुद्धेत । माययैव रूपान्तरमिति  
मायानिरूपणेनैव चतुर्थाध्याये तस्योत्पत्तिर्निरूपिता । उत्पत्ते-  
रनन्तरमेव, नन्दस्त्वात्प्रभु उत्पन्न इति संभ्रमः । एवं सति  
सर्वेषां चरित्राणामभिनिवेशो भवति । जननं मनस इति मन  
उक्तम् ॥ १५ ॥

आविष्टे भगवति यादशो जातस्तं वर्णयति—

स विभ्रत् पौरुषं धाम आजमानो यथा रविः ॥  
दुरासदोऽतिदुर्धर्षो भूतानां संबभूव ह ॥ १६ ॥

स विभ्रादिति ॥ पुरुषस्य भगवतो धाम तेजः आत्मनि  
विभ्रादिति स्वतोऽपि स्वकान्तिसामर्थ्यादधिकानुभावो निरूपि-  
तः । तदा राजमानो जातः ॥ यथा रविरिति सर्वेषां प्रतीत्यर्थ-  
मेवोक्तम् । अथवा द्वादशविम्बान्येव तिष्ठन्ति । येषु पुनर्यदा  
प्रविशति तदा स प्रकाशते तद्वत् । तदा तस्य कंसादीनां भयं नि-  
वृत्तमिति ज्ञापयितुमाह ॥ दुरासद इति ॥ कोऽपि निकटे  
गन्तुं न शक्नोति । न वा अधिक्षेपं कर्तुम् । अतः क्लेशो दूरे  
ज्ञापितः । भूतानां सर्वेषामेव दुष्टानां राक्षसादीनां सम्यग् बभूव  
इति न कोऽपि परीक्षार्थमपि बलादप्यागन्तुं शक्त इत्युक्तम् ॥

उक्तः । पूर्वरूपस्य तिरोधानेऽप्यग्रिमकार्यार्थं स्वस्मिन्नेव स्थापित-  
वाच् । यतो मुक्तिभूमारहरणवंशसम्बन्धित्वेनाविर्भावपित्रादिसुख-  
दानवेदमार्गानारदशापिमोक्षिजसंमाननादिकार्याणि वासुदेवा-  
दिमूर्तिनियतकारणकानि । उक्तकार्याण्यत्रे स्पष्टानि । एतदेवोक्तम्  
एवं सति सर्वेषां चरित्राणामभिनिवेशो भवतीत्यनेन ॥ अत्र श्रुता-  
र्थापत्तिरेव मानमिति नानुपपत्तिः काचित् ॥ रूपान्तरमिति ॥ रूपा-  
न्तरत्वेन भानमित्यर्थः । तच्च मानुषत्वम् । तथाच शुद्धे पुरुषोत्तम  
एव तथा भानस्यात्रे वाच्यत्वान्मायानिरूपणेन तञ्जियतकार्यविषय-  
स्याप्युत्पत्तिर्निरूपिता भवतीत्यर्थः ॥

हेत्याशये ॥ सर्वेषु भगवान् यद्यपि वर्तते तथापि नैवं तेजो-  
ज्ञत्रेति ॥ १६ ॥

षट्पुत्रवधात् पूर्वमेव सङ्कर्षणगर्भस्तवः प्रभृतिनिगडगृहीता  
एव । अतः प्रकारान्तरेण स्वस्मिन् विद्यमानं भगवन्तं देवक्या-  
मानीतवानित्याह—

ततो जगन्मङ्गलमच्युतांशं  
समाहितं शूरसुतेन देवी ॥  
दधार सर्वात्मकमात्मभूतं  
काष्ठा यथानन्दकरं मनस्तः ॥ १७ ॥

तत इति ॥ यद्यपि स्वस्मिन्नेव स्थापनमुचितं, तथापि  
सर्वलोकरक्षार्थं देवक्यां स्थापितवानिति ज्ञापयितुमाह ॥ जग-  
न्मङ्गलमिति ॥ जगतामेव कल्याणभूतम् । नन्वेवमागमनावेश-  
प्रवेशनिर्गमनेष्वन्यथाभावो न्यूनाधिक्यं वा भविष्यतीत्याशङ्खा-  
ह ॥ अच्युतांशमिति ॥ अच्युतश्चासावंशश्च । षष्ठ्यर्थेऽपि तदर्थ-  
मेव विशेषणम् । सम्यगाहितमिति । वैधदीक्षाप्रकारेण । वस्तु-  
तस्तु समाधौ देवकीं भावयित्वा मनसैव तत्र साक्षात् तेजः  
स्थापितवान् ॥ शूरसुतेनेति ॥ विवेकार्थं पितृनाम्ना निर्देशः ॥  
देवीति ॥ तस्या अन्तःप्रवेशेन समाधावपि तत्त्वेऽग्रंहणसामर्थ्यं  
घोतितम् । इयं हि देवतारूपा । देवतायाश्च तथा सामर्थ्यं  
सिद्धमेव । अत एव दधार । नन्वेवं परधृतत्वे ब्रह्मत्वं भज्येते-  
त्याशङ्खाह ॥ सर्वात्मकमिति ॥ स हि सर्वेषामात्मभूतः सर्वैरेव  
ध्रियते इति धारणं न दोषाय । तथापि प्रकृते चैतन्यं बीजं वा  
मानसं प्राप्य तिष्ठतीति दूषणमेवेतिचेत्प्रत्राह ॥ आत्मभूतमिति ॥  
देवक्यामात्मरूपेणैव प्रविष्टो, न तु बीजे चैतन्ये वा प्रविश्य तत्र  
प्रविष्टः । यथा ज्ञानेन स्वात्मानं विभक्तिं अयमहमात्माधार इति

तथैव भगवन्तमात्मभूतं धृतवतीत्यर्थः । अनेन शुद्धमेव स्वरूपं  
वसुदेवादेवक्यांमागतमित्युक्तम् । चैतन्यबीजमन्त्रपक्षा अल्प-  
ज्ञानां प्रतीत्यर्थमुक्ताः । बृद्धिराकाशस्येव क्रमेण मायोद्युधाटना-  
चदा मायाया भगवतश्च उभयोरविकृता शुद्धिरूपपन्ना भवति ।  
तदपि न स्वप्रयत्नाद्वारणलक्षणाद् भगवन्तमानीय धृतवती ।  
किन्तु स्वत एवागतमुद्यन्तमानन्दकरं चन्द्रं काष्ठा पूर्वा दिग्  
बिभक्तिं । धारणं च मनस्त एव । अविकृतमनसेति ज्ञापयितुं  
तसिल् प्रत्ययः । समाधाने धारणे च मन एव हेतुः ॥ १७ ॥

यथा वसुदेवो भगवदावेशे स्फुरद्वूपो जातो, न तथा देवकी  
जातेत्याह—

सा देवकी सर्वजगन्निवास-  
निवासभूता नितरां न रेजे ॥  
भोजेन्द्रगेहेऽग्निशिखेव रुद्धा  
सरस्वती ज्ञानखले यथा सती ॥ १८ ॥

---

बृद्धिराकाशस्येवेत्यारभ्य, भघतीत्यन्तम् । यथा यथा भित्यादा-  
वरणापदारणं तथा तथाकाशप्राकृत्यं यथा तथा यावद्यावन्माया-  
रूपं येन प्रकारेणापसार्थते तावत्तावत्तेन प्रकारेण भगवत्स्वरूपं प्रकटं  
भवतोति क्रमेणैव गर्भलक्षणाविर्भावस्तेनेतरगर्भभ्यो भगवद्गर्भसम्ब-  
न्धन्यपि बुद्धिर्देवक्या अविलक्षणोपपन्ना भवति । एवमेव यावता  
अंशेनेतोपसारणं तावतांशेन यशोदागर्भे मायाप्रादुर्भाव इति यशोदा-  
या अप्यविकृता बुद्धिस्तथेत्यर्थः । अन्यथा त्वलौकिकत्वेन पूर्वे त-  
लक्षणाभावे पश्चात् प्राकृत्ये च यशोदादेवक्योर्बुद्धिर्विकृता भवेत् ।  
तथा सति लीला न सम्पद्येतेति तथैव ज्ञेयमिति भावः । साकार-  
व्यापकब्रह्मणस्तोकाकारमात्रावरणाऽपसारणेऽपसारितस्यापि तस्य  
तथाकारत्वं लोकन्यायेन सिद्धम् । अत्रावरणस्य व्यापकत्वेनाविशेषाद्  
यशोदागर्भदेशेऽपि तत्प्राकृत्ये नानुपपन्नं किञ्चित् ॥

सा देवकीति ॥ पुरुषस्य हि तेजः स्वतन्त्रां मिति विवेकादि-  
सहभावाच्चिन्तया नाऽभिभूयते । द्वियास्तु परतन्त्रं विवेकादि-  
रहितमिति चिन्ताभिभवान् शोभते । यद्यपि सा देवकी देवता-  
रूपा सर्वजगतां निवासभूतस्य भगवतो निवासभूता अधिकरण-  
भूता । न हि स्वस्मिन् विद्यमानेभ्यो लोमभ्यः स्वस्य भयं  
भवति । तथा भगवति सर्वमस्तीति न सर्वस्माङ्गवतो भयम् ।  
स्वस्य तु सुतरामेव । जगतो भगवतश्च भगवच्चिन्तया स्वस्य  
सर्वेषां च शोकहेतुर्जातीति वहिः । अन्तःकरणेऽपि चिन्तादिना  
मालिन्यात् । हेत्वन्तरमप्याह ॥ भोजेन्द्रगेहे कंसगृहे रुद्धा निगडै-  
र्घीता बहिरागत्य सर्वसुखदायिनी न जाता । यथा कुण्डे ज्वल-  
नप्यग्निर्भस्मना रुद्धोऽन्तर्ज्वर्णल एव भवति । एवमियमपि  
चिन्तादिना व्यापृता सम्यग् न प्रकाशयुक्ता जाता । स्वधर्मेरेवा-  
ऽस्फुरणे दृष्टान्तः । अन्यनिरोधेनास्फुरणे दृष्टान्तान्तरमाह ॥  
सरस्वती ज्ञानखले यथा सतीति ॥ सती सन्मार्गप्रवर्त्तिनी  
सरस्वती भागवतादिरूपा ज्ञानखले ज्ञानवश्वके अन्तः स्वस्यैव  
तोषं जनयति, न वहिःप्रकाशेन सर्वेषाम् । तथा कंसेन रुद्धा  
गृह एव प्रकाशमाना जाता, न वहिः । असती तु स्वतोऽपि न  
प्रकाशते । यस्तु स्वयं जानाति सद्विद्यां परोपकारजननीमधि-  
कारिणेऽपि परस्मै न प्रयच्छति स ज्ञानखलः । तेन स्वा-  
ऽन्तरङ्गेष्वपि स्वस्मिन् भगवदाविभावस्य सङ्घोपनं सूच्यते ॥ १८ ॥

येन सर्वेषां सुखदा न जाता, सा तस्यापि सुखदा न  
जातेत्याह—

तां वीक्ष्य कंसः प्रभयाऽजितान्तरां  
विरोचयन्तीं भवनं शुचिस्मिताम् ॥

आहैष मे प्राणहरो हरिर्गुहां  
भुवं श्रितो यन्न पुरेयमीदशी ॥ १९ ॥

तां वीक्ष्येति ॥ प्रभयोपलक्षितां तां वीक्ष्य कंसः प्राह ॥  
प्रभयैव ज्ञापिक्या अजितः अन्तरा यस्याः, भगवानस्या मध्ये  
वर्तत इति दृष्टा प्रभयैव भवनं विरोचयन्तीम् । अजितत्वमपि  
दर्शने ज्ञातमधृष्यत्वावगमात् । परमानन्दे हृदि प्रविष्टे प्राणी  
सर्वदुःखनिवृत्तो भवतीति निश्चयादस्याः प्रसन्नवदनत्वमपि दृष्टा  
भगवानस्तीति निश्चितवानित्याह ॥ शुचिस्मितामिति ॥ शुचि  
शुद्धं बाल्यविकाराऽजनकम् अन्तरानन्दोद्भूतं स्मितं यस्याः ।  
भगवत्कान्तिर्बहिर्हिर्निःसृता तापन्तर्बहिर्गृहं च प्रकाशितवतीति ।  
अतो भगवानस्तीति निश्चित्य तस्य प्रयोजनान्तराभावं प्रकर-  
णेन ज्ञात्वा वदति । मे प्राणहरो हरिरेष एवास्या उदरे प्रकाश-  
ते । धुवं निश्चितम् । यत इयं पुरेव न, रूपेण सन्तोषादिना  
च । नन्वत्र भगवांश्चेत् सर्वैः कथं न दृश्यते, तत्राह ॥ गुहां श्रित  
इति ॥ उदरे विद्यमानत्वं तस्य न घटते । तस्य अजीवत्वात् ।  
तस्मादिदमुदरं गुहैव । गुहां प्रविष्टावात्यानाविति न्यायात् ।  
अतो हरिरेव हरित्वादेव मे प्राणहरः ॥ १९ ॥

ततः किमत आह—

किमद्य तस्मिन् करणीयमाशु मे  
यदर्थतन्त्रो न विहन्ति विक्रमम् ॥

स्त्रियाः स्वसुर्गुरुमत्या वधोऽयं

यद्याः श्रियं हन्त्यनुकालमायुः ॥ २० ॥

किमद्य तस्मिन्निति ॥ तस्मिन् भगवति प्राणहरणकार्ये  
वा उपस्थिते पूर्वप्रतीकाराणां वैयर्थ्यादद्य किं कर्त्तव्यमिति  
विचारः । तूष्णी स्थितौ प्राणान् हरिष्पत्येव । अत आशु मे किं

कर्तव्यम् । इयं मारणीयेति चेत्तत्राह ॥ यदर्थतन्त्रो न विहन्ति विक्रमिति ॥ यद् यद्यपि मल्लक्षणो जनः, अर्थतन्त्रः कार्यतन्त्रः स्वकार्यवशः । तथापि विक्रमं न विहन्ति स्त्रीवधे स्वस्य पराक्रमस्य हानिरेव । अथवा अयमुदरस्थो भगवान् यद् यस्मादर्थतन्त्रः कार्यार्थमेव समागतः । अतः स्वस्य विक्रमं न हन्ति नं नाशयति । तूष्णीं न स्थास्यतीत्यर्थः । ननु तव जीवनाद्वष्टे विद्यमानेऽयं न मारयिष्यति । तदभावे तु अन्यतोऽपि त्वया मर्तव्यमित्येतद्द्रोहोऽनुचितो यद्यपि, तथापि जीवनहेतौ सत्येवागन्तुकेन नाशहेतुना तत्सम्भवात्तप्रतीकारे प्रदीपस्येव जीवनसम्भवादस्या मारणमुचितमितिचेत्तत्राह ॥ स्त्रिया हति ॥ विद्यमानेऽप्यद्वष्टे अत्युत्कटदुष्कर्मकरणादायुः क्षीयेतैव । अतो विद्यमानेऽप्यायुषि मरणसम्भवान्नैताद्वशं कर्म कर्तव्यम् । स्त्रिया वधो यशो हन्ति । स्त्रीरक्षार्थं शूराणां स्वप्राणपरित्यागो यशोहेतुः । स्वसुर्वधः श्रियं हन्ति । सर्वो हि पुरुषः सोमात्मको, लक्ष्मीश्च भगिनी । अतो भगिनीवधो धनादिसर्वसम्पत्तिनाशकः । गुरुमती गुर्विणी । सा हि प्राणिनामायुःपोषिका । तस्या वधे आयुर्नश्यति । अतः क्रमेण तस्या वधे स्त्रियाः स्वसुर्गुरुमत्यायशः श्रियमनुकालं तत्क्षणमेवायुश्च हन्ति ॥ २० ॥

अस्तु वा प्रबलजीवनाद्वष्टे, तथापि न हन्तव्येत्याह—

स एष जीवन् खलु संपरेतो

वर्तेत योऽत्यन्तनृशांसितेन ॥

देहे मृते तं मनुजा शपन्ति

गन्ता तमोऽन्धं तनुमानिनो ध्रुवम् ॥ २१ ॥

स एष इति ॥ स प्रसिद्धोऽपि एष मल्लक्षणोऽपि शौर्येण राजलक्ष्म्या च युक्तोऽपि जीवन्नेव सम्परेतो मृतः यशःश्रीगमने

केवलं जीवनं मरणतुल्यमेवेति जीवन्नेव स सम्परेतः ॥ खलिं-  
ति निश्चये ॥ योऽत्यन्तं नृशंसितेन क्रूरकर्मणा वर्त्तेत जीवेत  
स जीवञ्च्छव इति सत्यम् । यतः, अमृत एव देहे तं मनुजाः  
शपन्ति ऋयतामयं दुरात्मोति । मृते वा सम्यगयं दुरात्मा मृत  
इति ॥ एवमयं लोकधिकारसन्दग्धः परलोके च अन्धन्तमो  
गन्ता तनुमानिनः सम्बन्धिदेहाभिमानिनो ये नरका अन्धन्तमो-  
न्ताः, तानवशं गच्छतीत्यर्थः । भगवत्सानिध्याद्भगवदिच्छ-  
या तस्य तथा ज्ञानमुत्पन्नम् । अतो भगवदिच्छया सर्वेषां ज्ञानं  
प्रकारविशेषश्च ज्ञाने भासते । देवक्याः पुत्रा मारणीया इति  
प्रथममुपदेशेन ज्ञानोदयः । वसुदेवस्यापि तथा बुद्धिः । अतः  
सर्वस्यापि सर्वज्ञानजनको भगवानेवेति । कृष्णो भगवानेव एवं  
वाक्यैर्निश्चितः । तदर्थमेवैतानि वाक्यानि ॥ २१ ॥

एवं विमर्शे यज्ञातं तदाह—

इति घोरतमाद्भावात् सन्निवृत्तः स्वयं प्रभुः ॥  
आस्ते प्रतीक्षस्तज्जन्म हरेवैरानुबन्धकृत् ॥ २२ ॥

इति घोरतमाद्भावादिति ॥ अयुक्तवध एव घोरः ।  
तत्रापि भगिन्या घोरतरः । गुरुमत्या घोरतम इति । सम्यद्भ-  
निवृत्तः । नन्वन्यप्रेरणया कथं नमारितवानित्याशङ्काह ॥ स्वयं  
प्रभुरिति ॥ स्वयमेव प्रभुर्नान्योऽस्य प्रवर्तक इत्यर्थः । जननानन्तरं  
युद्धं कर्तव्यमिति तज्जन्म प्रतीक्षन्नास्ते । तर्हि भक्तो भविष्यती-  
त्याशङ्काह ॥ हरेवैरानुबन्धकृदिति ॥ हरेः सर्वदुःखहर्तुरपि पूर्व-  
जन्ममारणलक्षणैरस्यानुबन्धं निमित्तं, तत्सम्बन्धिनां वधादि-  
रूपं करोतीति तथा ॥ २२ ॥

एवं वैरानुबन्धनेनापि भगवच्चिन्तने प्रमाणवलाभावेऽपि  
प्रमेयबलेनैव तस्य ज्ञानं जातमित्याह—

आसीनः संविशांस्तिष्ठन् भुज्ञानः पर्यटन् पिबन् ॥  
चिन्तयानो हृषीकेशमपश्यत्तन्मयं जगत् ॥ २३ ॥

आसीन इति ॥ आसीन उपविष्टः संविशन् शयनं कुर्वन्  
तिष्ठन् उत्थित इत्यवस्था उक्ताः । क्रिया आह ॥ भुज्ञानः पर्यटन्  
पिबन्निति ॥ एवं सर्वावस्थासु सर्वक्रियासु हृषीकेशं चिन्तयानः  
स्वदर्शनार्थमेव सर्वेन्द्रियस्वामी तथा प्रेरितवान् । अतः कृष्णमय-  
मेव जगदपश्यत् ॥ २३ ॥

एवं पूर्वाध्याये महद्दुःखेन भगवच्चिन्तनमर्थादुक्तं कंसादी-  
नाम् । अत्र ब्रह्मादीनां वक्तुं स्तुतिलक्षणमाख्यानमाह—

ब्रह्मा भवश्च तत्रैत्य सुनिभिर्नारदादिभिः ॥

देवैः सानुचरैः साकं गीर्भिर्वृषणमैडयन् ॥ २४ ॥

ब्रह्मेति ॥ अनेन सामान्यतः सर्वेषां निरोधोऽप्युक्तः ।  
भगवदागमनं सर्वेषामेव ज्ञातमभूदिति वक्तुं कंसादिगणना-  
भावाय च देवकीगृहे समागमनमुच्यते । ब्रह्मा भवो महादेवः ।  
चकारादन्येऽपि गुणाभिमानिनो देवा अवताराश्च वामनादय  
इत्येके । मुनयः सनकादयः, नारदादयो भक्ताः, देवा इन्द्रादयः  
अनुचरा गन्धर्वादयः । सर्वैः सह गीर्भिः स्वानुकूलवाणीभि-  
र्वृषणं कामवर्षणं दृष्टं धर्मं वा नयतीति । ईडतुः । ब्रह्मभवयोरेव  
मुख्यत्वात् । ऐडयन्नितिपाठे सहोक्तानामपिकर्तृत्वेनग्रहणम् ॥ २४ ॥

ब्रह्मादयो देवा ऊचुः ॥

सत्यव्रतं सत्यपरं त्रिसत्यं

सत्यस्य योनिं निहितं च सत्ये ॥

सत्यस्य सत्यम् क्रतसत्यनेत्रं

सत्यात्मकं त्वां शरणं प्रपन्नाः ॥ २५ ॥

कालात्मा भगवान् जात इति ज्ञापयितुं तथा \* कलाभिः

पञ्चदशभिः स्वपक्षरूप्यापकैः स्तुतिः ॥ पक्षपातस्तुतिर्हेषा देवानां  
हितकारिणी ॥ ध्रुवा तु षोडशी श्रोक्ता वृद्धौ वा तादृशो भवेत् ॥  
अत्र पञ्चदशभिर्भगवत्स्तोत्रमेकेन देवक्याः सान्त्वनकालः पञ्च-  
दशात्मा भवति । स एवावतीर्ण इति तैर्ज्ञातः स द्विविधो भव-  
ति । दैत्यानां हितकार्यपि पञ्चदशः । देवानामपि साधारण-  
स्तु त्रिंशदात्मको भवतीति स्वपक्षपात्येव भगवानर्देन निरूप्य-  
ते । स च पक्षपातः कालकृतश्चतुर्द्वा भवति । लोककृतः स्मृति-  
कृतः । स्मृतिर्हि लोकवेदात्मिका भवति । वेदकृतस्तुतीयः ।  
भगवन्मागर्कृतश्चतुर्थः । चतुर्विधोऽपि प्रमाणप्रमेयसाधनफलै-  
श्चतुर्धा । दैत्यकृतात्तस्य विशेषं वक्तुं तथोच्यते । तत्र प्रथमं चतु-  
र्भिः इलोकैः प्रमाणप्रमेयसाधनफलान्युच्यन्ते । लोकसिद्धानि  
देवपक्षपातरूपाणि निरूप्यन्ते । लोके सत्यमेव प्रमाणम् । परि-  
दश्यमानं जगदेव प्रमेयम् । गुणाभिमानिनो देवा एव साधना-  
नि । क्षेम एव फलम् । तत्रापि दैत्यपक्षब्यतिरेकश्च साधनीयः ।  
तत्र प्रथमं देवानां सत्यं, दैत्यानामनृतं प्रमाणम् । अतः सत्य-  
रूपो भगवानवतीर्ण इति निरूप्यते । सत्यमपि देवानां हित-  
कारि अष्टविधं भवति, अंशतः षोडशविधम् । वेदे सत्यं पञ्चविधं  
निरूपितं, सत्यं परमित्यत्र । प्राजापत्यो हारणिरित्यत्रापि ।  
यद सत्यं तत् परं सर्वेभ्य उत्कृष्टम् । यदा सर्वोत्कृष्टं तत् सत्यम् ।  
एवं सत्यत्वसर्वोत्कृष्टत्वयोरैक्यं प्रतिपादनीयम् । अत एव  
सत्येन स्वर्गलोकाच्छ्युतिः कदापि न भवतीत्यामुष्मिकफलोत्कर्ष

---

अष्टविधं भवतीत्यादि ॥ अष्टविधत्वं चाग्रे स्पष्टीभविष्यति । यत्  
सत्यं तत् परमित्यादिवक्ष्यमाणशृत्यर्थनिरूपकमिति इत्यम् । यदा  
सर्वोत्कृष्टमित्यत्र वा-शब्द एवकारार्थो वाक्यालङ्घरे । श्रुताविव-  
स्तुतावप्येतयोरैक्यं प्रतिपादनीयमित्यतिदिशन्ति ॥ एवं सत्यत्वे-

उक्तः । एहिकेऽपि सतां सत्यमेव मूलं फलम् । अतः सत्यं प्रमाणप्रमेयसाधनफलरूपमिति । ये देवपक्षपातिनस्ते सत्यं एव रमन्ते । तथाच श्रुतिः, सत्यं परं परं सत्यं सत्येन न सुखस्वर्गल्लोकाच्चयवन्ते कदाचन सतां हि सत्यं वस्मात् सत्ये रमन्त इति । तदत्रापि निरूप्यते । लोके हि व्रतमुक्तष्टम् । यस्तु यत्किञ्चन व्रतमातिष्ठति स पर इत्युच्यते । तथा सत्यमपि । भगवत्स्तूभयम् । सत्यं सत्यमेव व्रतं यस्य तादृशं त्वां शरणं प्रपन्ना इति सम्बन्धः । एवं व्रतसत्ययोरैक्यमुक्तम् । उभयोः परत्वात् । अतः परं यत् परं लोके वेदे च द्वादशविधं निरूपितम् । सत्यं तपो दमः शमो दानं धर्मः प्रजननमग्नयोऽग्निहोत्रं यज्ञो यमः संन्यासश्वेति, तत् सर्वे भगवतः सत्यमेव । यथार्थेव, न तु दैत्यानामित्र तद् द्वादशविधमयथार्थम् । अत्र श्रुतिरनुसन्धेया पूर्वनिर्दिष्टा । भगवतो व्रताने—कौन्तेय प्रतिजानीहि, द्विः शरं नाभिसन्धत्ते, अनशनमन्योथभिचाकशीति, साधवो हृदयं मद्यमित्यादिवाक्यैः प्रतिपादितानि । लोकानुसारेण देवहितकारिणो नियामकं सत्यमेव । अन्यथा ईश्वरः केन नियमितः स्यात् । यथा प्रकृते स्वसत्यवाक्यादेव समागतः । लोके हि

त्यादिना॥ लोके हि व्रतमुक्तष्टमिति यदुक्तं तत्रोपपत्तिर्यस्त्वत्यादिना उच्यते । तथाच लोके व्रतं सत्यं चेति द्वैविधं सत्यं निरूपितं भवति । मूले व्रतपदेनैतदुभयप्राप्तौ हेतुमाहुः ॥ उभयोः परत्वादिति ॥ सत्यवत्तमित्यनेन सत्यं परमिति श्रुतिपदस्यार्थं उक्तो भवतीति भावः । तेन लोके सत्यं व्रतं चेति द्वैविध्यम् । अग्रे परं सत्यमिति श्रुत्यर्थनिरूपकं सत्यपरामिति पदं व्याकुर्धन्ति ॥ अतः परामिति ॥ अत्रापि लोके लौकिकं नियामकं वैदिकं द्वादशविधं चेति द्वैविध्यम् ॥ भगवतो व्रतं लोकानुसारेण देवहितकारिणो नियामकं चेति द्वैवि-

त्रयो लोकाख्यं आत्मानो भूरादयः कायादयश्च । ते उभयेऽपि  
त्रिशब्देनोच्यन्ते । त्रयोऽपि सत्या यस्य । अनेन साधनफले  
एकीकृत्य निरूपिते । एवं चतुर्द्वाऽष्टविधो निरूपित उपपत्ति-  
रूपः । उत्पत्तिरूपमष्टविधं निरूपयति ॥ सत्यस्य योनिमित्यादि ॥  
यत्पूर्वमष्टविधं सत्यमुक्तं तस्य सर्वस्यापि योनिः कारणं भगवा-  
नेव कालात्मा । श्वो दास्यामीत्युक्ते यदि श्वो नभवेद् वागसत्यै-  
व स्यात् । एवं सर्वत्र । न केवलं सत्यस्योत्पादकं, किन्तु  
सत्यस्य रक्षकमपि । तदाह ॥ निहितं च सत्य इति ॥ सत्ये  
नितरां हितो रक्षकः । स्वयं तत्र स्थित एव रक्षां करोतीति ।  
निहितपदसमुदायार्थोऽपि । एवं सत्ये स्थित्वा सत्यं पालयती-  
त्यर्थः । अनेन सत्यस्योत्पत्तिविचारे प्रमेयं साधनश्चोक्तम् इतरा-  
वाद्यन्तयोश्चकार इमप्रमेवार्थमाह । सत्यस्य प्रलयोऽप्यत्रैवेत्याह ॥

---

ध्यम् ॥ त्रिसत्यमिति पदार्थे भूरादित्रयं कायादित्रयं चेति द्वैविध्यम् ।  
एवमष्टविधत्वं सत्यस्य भगवतः कालरूपस्य । यदि सत्यरूपत्वं न  
स्यात्तदा लोके ब्रतादिकं नियामकं च वैदिकं च द्वादशविधं भगवद्-  
ब्रतानि च लोकाश्चात्मादयश्च न स्युरित्युपपत्तिरूपत्वम् । ब्रतं हि  
उपोषणादिरूपमहोरात्रादिसाध्यम् । सत्यमपि तस्मैलादिऽन्वयदाहो-  
ऽत्युक्तटपापेऽल्पेनैव कालनानिष्टमसुक्तटत्वे चिरेणेत्यादि ॥ अन्यत्  
स्पष्टम् ॥ लौकिकमुक्तद्वादशविधं वैदिकं चेति द्विविधम् ॥ भगवदीयं  
ब्रतं नियामकं चेति द्विविधम् । लोका भूर्भुवःस्वर्लक्षणाः । आत्मानः  
कायजीवपरमात्मानः । लोकाः फलरूपाः । इतरे त्वितराणि । इदं  
च द्विविधम् । एवमष्टविधत्वं सत्यस्योक्तमेदेन पदद्वये विधेयमेदेन  
द्वैविध्यम् । त्रयं च द्विविधम् । एवं चतुर्विधत्वम् ॥ इतराविति ॥  
प्रमाणफललक्षणावर्थावित्यर्थः ॥ आद्यन्तयोरिति ॥ सत्यात्मकमित्य-  
म्निमेन पदेन फलम् । एतस्मादाद्येन, क्रतसत्यनेत्रमित्यनेन प्रमाण-  
मित्यर्थः । भगवत्स्वरूपश्चानशक्तयोः फलत्वप्रमाणत्वे प्रसिद्धे । अथवा  
सत्यस्य योनिमित्यनेन प्रमाणम् । सत्यस्य सत्यमित्यनेन फलम् ।

सत्यस्य सत्यमिति ॥ यथा पूर्णस्य पूर्णमादायेति सत्यं सत्य एव स्वाधिदैविके लीयते सत्य एव प्रतिष्ठितं सत्यं फलम् । तच्च आधिदैविकं सत्यं भगवानेव । अनेन यो भगवति प्रातिष्ठितः स सत्यः । यः सत्ये प्रतिष्ठितः स सत्यद्वारा भगवति प्रातिष्ठितो भविष्यतीत्युक्तम् । एवमुत्पत्तिस्थितिप्रसङ्गे पञ्चविधं सत्य-मुक्तम् । एतावता त्रयोदशाधा क्रियाशक्तिः सत्यत्वेन निरूपिता । ज्ञानशक्तिं सत्यत्वेन निरूपयति ॥ ऋतसत्ये नेत्रे यस्येति ॥ ज्ञानशक्तिर्द्विविधा— प्रमाणवलेन, प्रमेयवलेन च । प्रमाणं वेदः । प्रमेयं भगवद्भर्माः । ऋतं सूनृता वाणी । वेदः सत्यप्रतिपादकः । अतः सत्यनिरूपणप्रस्तावेऽपि ऋतनिरूपणम् । ऋत-सत्ये नेत्रे प्रापके यस्येति । भगवत्प्राप्तिर्द्विधाऽपि भवतीत्युक्तम् । एवं शक्तिद्वयं सत्यत्वेन निरूप्य धर्मिणं सत्यत्वेन निरूपयन्ति ॥ सत्यात्मकमिति ॥ सत्य एवात्मा स्वरूपं यस्य । यः सर्वानेव धर्मान् व्याप्य तिष्ठति । स आत्मा सत्यमबाधितं भगवतः सद्गम् । स्वार्थे कः । कं फलं वा । सत्यमात्मा कं मुखं च यस्य । सच्चिदानन्दरूपो भगवान् चिदानन्दयोरपि सत्यरूपतेति तथोक्तम् । ताहशे च जीवैः कर्त्तव्यं शरणगमनमेव । प्रपन्नाइतिबहुवचनं सर्वेषामेव देवानां सत्यतया संरक्षार्थम् ॥ २५ ॥

एवं प्रमाणरूपतामुक्तवा प्रमेयरूपतामाह—

### एकायनोऽसौ द्विफलस्त्रिमूल-

मानाधीना मेयसिद्धिरिति कारणान्तःपाति मानमिति तथा । पूर्वमञ्चस्य ज्ञानेन विषयस्वरूपमपि तदैव सिद्धं भूतमिति यतो भानम् । फलं विवृतावेव स्फुटं, सत्य एवेत्यादिना ॥ प्रमाणादिचतूरुर्धं भगवति प्रतिष्ठितं चेति पञ्चविधम् । पूर्वोक्तमष्टविधमेतत्पञ्चविधिं चेति त्रयोदशाधा । अग्रे ज्ञानशक्तिद्वयं धर्मी चेति षोडशाधा ॥

श्वरसः पञ्चविधः षडात्मा ॥  
सप्तवगष्टविटपो नवाक्षो  
दशच्छदी द्विखगो ह्यादिवृक्षः ॥ २६ ॥

एकायन इति ॥ इदं जगद् ब्रह्माण्डात्मकं वृक्षत्वेन निस्त-  
प्यते । वृक्ष इव स्तव्यो दिवि तिष्ठत्येकस्तेनेदं पूर्णं पुरुषेण सर्व-  
मिति श्रुतेर्भगवान् वृक्षरूपः । तस्माज्ञायमानं जगदपि वृक्षा-  
ऽस्तमकमेव भवति । अनेन भगवतो महत्वं निरूपितम् । यथा  
अश्वत्थादिवृक्षे एकस्मिन् कोटिशः फलानि भवन्ति । सोऽपि  
तादृश एव । एवमनादिनिधनो वृक्षो भगवान् । अत एव क्वचिद्  
ब्रह्माण्डनिर्माणं भगवत एव भवति, क्वचित्तचदारा । अक्षरमत्र  
फलं तस्य तत्त्वान्यंशाः । बीजं ब्रह्माण्डमिति । शकुनिभक्षित-  
मेव, ततो निर्गतं फलतीति तत्त्वानां चेतनरूपता निरूपिता ।  
तत्र दैत्यादिकल्पे बहुवीजयुक्तादपि फलादेको वृक्ष उत्पद्यते ।  
अत एव बाहादिशास्त्रेषु परमाणुभ्यो बहुभ्य एककार्योत्पत्ति-  
निरूपिता । पिष्पलादयोऽपि काकविष्टातो जाता बहुभ्य एकं  
भवतीत्यध्यवसीयते । तद्ब्राह्मत्यर्थमाह ॥ एकमेव अयनं यस्ये-  
ति ॥ अण्डं प्रकृतिरक्षरं वा । काल इत्यन्ये । अनेनायमादि-  
रूपः सदृश उक्तः । अतोऽसाविति परिवृश्यमानः प्रपञ्चो द्वि-  
फलः । द्वे फले यस्य । सुखदुःखे अस्य फले । दैत्यानां तु दुःख-  
मेव फलम् । ते फले नरकसर्वगवाच्ये । नराणां कं सुखं विषया-  
ऽस्तमकं स्वस्वरूपं गच्छतीति स्वर्गः । सृष्टघन्तरे सर्वे विषयिण  
इत्यत्र तु द्विविधा अपि त्रयो गुणाः सत्त्वादयो मूलानि अधः-  
प्ररोहा यस्य । अत्र त्रिविधान्यपि कर्माणि भवन्ति । अन्यत्र  
तामसान्येव । क्वचिं राजसानि । सात्त्विकानि तु न भवन्त्येव ॥  
तत्वारो धर्मार्थकाममोक्षा रसा यस्य । अन्यत्रार्थकामावेव ॥ पञ्च

कर्माणि विधाः प्रकारा यस्य । तानि पञ्चेन्द्रियजन्यान्यपि उत्क्षेपणापक्षेपणप्रसारणाऽकुञ्चनगमनात्मकानि भवन्ति । अन्यत्रोत्क्षेपणाभावः । अथवा, अन्नमयादयः पञ्च । स वा एष पुरुषः पञ्चधा पञ्चात्मेति श्रुतेः । ब्रह्माण्डविग्रहोऽपि तथा । अन्यत्र नानन्दः । षडात्मानो यस्य । षडिन्द्रियाण्यात्मत्वेन निरूपितानि । अयमात्मा विज्ञानमयः । ज्ञानं च षट्विधमुत्पत्त्या भिन्नम् । सप्त त्वगादयः त्वचो वल्कलादीनि यस्य । अष्टप्रकृतयो विटपाः शाखा यस्य । भूमिरापोऽनलो वायुः खं मनो बुद्धिरेव च \* अहङ्कार इतीयं मे भिन्ना प्रकृतिरष्टधेति ॥ नव देह-च्छिद्राणि नवाक्षा यस्य । दश प्राणाश्छदानि यत्र । द्वौ जीवा-अन्तर्यामिणौ खगौ यत्र । एतस्माद्वैलक्षण्यमन्यत्र ज्ञातव्यम् ॥ हीति सर्वत्र युक्त्यः सन्तीति ज्ञापितम् । आदिवृक्ष इति समष्टिरूपः ॥ २६ ॥

एवं प्रमेयं निरूपितं भगवदात्मकम् । अत्रोपपत्तिं वदन् साधनरूपमाह—

त्वमेक एवास्य सतः प्रसूति-  
स्त्वं सन्निधानं त्वमनुग्रहश्च ॥  
त्वन्मायथा संवृतचेतसंस्त्वां  
पश्यन्ति नाना न विपश्चितो ये ॥ २७ ॥

त्वमेक एवास्येति ॥ अस्य जगतः सद्बूपस्य । अनेन मायावादादिपक्षा निराकृताः । ते हि वैनाशिकाः । असत्यमपतिष्ठुं ते जगदाहुरनीश्वरमिति वाक्यात्तेषामेव मते अस्य जगतोऽसत्यत्वम् । अन्यथा असतः अज्ञानकार्यस्य कर्ता भगवान् को वा स्यात् । तस्य सर्वस्यापि सद्बूपस्य त्वमेव प्रसूतिरूपत्तिस्थानम् । प्रकर्षेण सृतिर्यस्मादिति । प्रसूतिपदेन पितराविवोत्पादकत्वं सूचितम् । त्वमेव सम्यग् निर्धीयतेऽस्मिन्निति संनि�-

धानं लयस्थानम् । त्वमेवानुगृह्णतेऽनेनेति पालकः । अत उत्पत्ति-  
स्थितिप्रलयकर्ता त्वमेव । अन्यथाक्रमेषैवं सूचयति, भगवद्-  
रक्षितो न नश्यतीति । नन्वेते गुणाभिमानिन एव ब्रह्मादय  
उत्पत्त्यादावधिकारिणो, नाहमित्याशङ्काहुः ॥ त्वन्माययेति ॥  
ये त्वन्मायया संदृतं सङ्कुचितं चेतो मतिर्येषां ते त्वां नाना  
पश्यन्ति, न तु विपश्चितः । तत एव भगवन्तं परिच्छिन्नं जान-  
न्ति । ये तस्यैव मायासङ्कुचिता भवन्ति । अल्पेन हि ग्राहकेणा-  
ज्ज्वलमेव गृह्णते । सर्ववस्तुग्रहणार्थं चित्तं पुष्कलमेव भगवत्सृष्टम् ।  
मायया सङ्कोचाभावे कथं परिच्छिन्नं गृहीयात् । अत एव त्वां  
नाना पश्यन्ति । परिच्छिन्नया दृष्ट्या गृहीतो देशो भिन्नतया  
स्वीक्रियत इति मायामोहः । अत एव ये विपश्चितस्ते ब्रह्मादीन्  
परस्परविलक्षणान् पश्यन्तोऽपि तत्कार्यानुरोधेन तथाविधं  
त्वामेव मन्यन्ते, न तु भिन्नं पश्यन्ति । ये इत्यन्ते तेषां माहात्म्य-  
निरूपणार्थं निर्देशः । अनेन सृष्टिस्थानां गुणैर्भिन्नानां स्व-  
कार्यसिद्ध्यर्थम् एत एव यथारुचि भगवद्रूपाः सेव्या इति  
साधनमुक्तम् ॥ २७ ॥

### फलमाह—

विभर्षि रूपाण्यवबोध आत्मन्

क्षेमाय लोकस्य चराचरस्य ॥

सत्त्वोपपन्नानि सुखावहानि

सतामभद्राणि सुहुः स्वलानाम् ॥ २८ ॥

विभर्षीति ॥ त्वम् अवबोधे आत्मनि रूपाणि विभर्षि ।

ये त्वां सेवन्ते पूर्वोक्तप्रकारेण तेषां रूपाणि ज्ञानरूपे आत्मनि  
विभर्षि । सायुज्यं तेभ्यः प्रयच्छसि ॥ अथवा अवबोधे आत्मनि  
शुद्धात्मसिद्ध्यर्थं रूपाण्यवताररूपाणि विभर्षि येषु भक्ताश्चिद्रूप-

मात्मानं लभन्ते । रूपाणां ग्रहणस्यान्यदपि निमित्तमित्याह ॥  
 क्षेमाय लोकस्य चराचरशब्देति ॥ चराचरशब्देन ब्राह्मणाः  
 क्षत्रियाश्वेति न्यायविदः । चराः प्राणिनः, अचरा भूरादयः ।  
 उभयेषामपि क्षेमाय । अनेनैहिकफलदानार्थमपि भगवदवतार इति  
 गुणैर्ब्रह्मादीनामपि भगवत्त्वाद्रजसा तमसाऽप्यवतारः सम्भव-  
 तीति तद्वाट्यर्थमाह ॥ सत्त्वोपपन्नानि लोकानुसारीणि मत्स्या-  
 55दीनि । ब्रह्ममहादेवयोरप्याधिदैविकयोरप्यवताराः सत्त्व-  
 रूपा एव । तत्र निर्दर्शनं, सुखावहानीति ॥ ये सर्वप्राणिषु सुख-  
 मावहन्ति पक्षपातस्तोत्रत्वाद् दैत्यानामपि सुखदानि भविष्य-  
 न्तीत्याशङ्खाह ॥ सतामेव सुखदानि ॥ खलानां त्वभद्राणि ॥  
 लक्षणपूर्वकं दैत्यानां निर्देशः ॥ खलानामिति ॥ सर्वदोषानिधानं  
 खलाः, ये परेभ्यो दुःखदातारः ॥ मुहुरिति ॥ सर्वेषां खलानां  
 वारं वारम् ॥ २८ ॥

एवं लौकिकप्रकारेण चतुर्णां निरूपणमुक्त्वा स्मृतिप्रकारेण  
 पुनश्चतुर्णां निरूपणमाह—

त्वय्यम्बुजाक्षाखिलसत्त्वधाम्नि  
 समाधिनावेशितचेतसैके ॥  
 त्वत्पादपोतेन महत्कृतेन  
 कुर्वन्ति गोवत्सपदं भवाब्धिम् ॥ २९ ॥

त्वयीति चतुर्भिः ॥ स्मृतिषु योगो धर्मः । स च योगो  
 वहुविध इति यो देवहितो धर्मरूपस्तं निरूपयति ॥ हे अम्बुजाक्ष ।  
 आखिलसत्त्वधाम्नि त्वयि समाधिना आवेशितचेतसा करणेन

चराचरशब्देनेत्यादि ॥ यस्य ब्रह्म च क्षत्रं चोमे भवत ओदनश्चति  
 श्रुत्यर्थनिर्णयं कुर्वन्, अस्ता चराचरग्रहणादिति सूत्रे विषयवाक्योक्त-  
 ब्रह्मक्षत्रे चराचरशब्देन व्यासो बदति तथेति श्लेष्यम् ॥

त्वत्पादपोतेन भवाभिं गोवत्सपदं कुर्वन्ति । योगे प्रत्यक्षो  
भगवान् संसाराचारयतीति सिद्धम् ॥ अम्बुजाक्षेति दर्शनेनैव  
पापनाशकत्वम् उक्तम् । यो योगस्तृतीयस्कन्धे निरूपितः स  
सर्वात्मको भगवद्विषयकः । तदाह ॥ अखिलसत्त्वधाम्नीति ॥  
अखिलानां सत्त्वानां प्राणिनां धामस्थानम् । सर्वसत्त्वगुण-  
निधाने वा तादृशे भगवत्यासमन्ताद् वेशितं चित्तं यस्मिस्ता-  
द्वेषन समाधिना करणेन कृत्वा त्वत्पादः पोतो भवति । समुद्र-  
तरणसाधनं पोतः । चरणस्य पृथ्वीरूपस्य आकाशरूपस्य वा  
अक्षररूपस्य वा पोतत्वम् । भूमिश्वेत् सर्वजनीना आकाशं च  
भगवद्भावकसमाधौ भगवति विद्यमाने पादस्य पोतत्वाभावात्  
समाधिकल्पितस्यैव च संसारमध्यपातात् कथं पोतत्वमित्या-  
शङ्खाह ॥ महत्कृतेनेति ॥ महस्त्रिः कृतेन । महान्तो हि सर्व-  
स्यापि पदार्थस्य साध्यसाधनतामवगच्छन्ति । अतः समाधावेव  
भगवत्स्फूर्तौ स पादः संसारतारको भवतीत्यलौकिकसामर्थ्येन  
न युक्तिविरोधः शङ्खनीयः । अयं तु परमो धर्मो यद्योगेनात्म-  
दर्शनमिति स्मृतेः । यथा यागादि स्वर्गसाधनं, तथेदमप्यदृष्ट-  
द्वारा भविष्यतीत्याशङ्ख तन्निराकरणार्थमपि, महत्कृतेनेत्युक्त-  
म् । पादपोतो महान् कृतो हृदयं संसारपारं चाभिव्याप्य यथा  
तिष्ठति तावान् कृत इत्यर्थः । करणं समाधिरेव ॥ गोवत्स-  
पदमिति ॥ तीर्णसंसारस्याऽस्थापितत्वाद्वत्सपदकरणम् । अनेन  
संसारे स्थिता एव संसारं तुच्छं मन्यन्ते । अनतिगम्भीर-

---

भगवद्भावकेत्यादि ॥ अक्षरपक्षेऽनुपपत्तिरियम् । भगवतः पुरुष-  
रूपेणाविर्भावे ह्यक्षरस्य चरणरूपत्वम् । तदा भगवतैव तरणसम्भवे  
तावन्मात्रस्य तथात्वमयुक्तम् ॥ एतदेवोक्तम्, भगवतीत्यादिना ॥  
न च तेन पुरुषेणापि तत्सम्भव इत्याह ॥ समाधिकल्पितस्यैवेति ॥

त्वाय वत्सपदम् । समाधौ स्थितः समाधिनिर्वाहकं संसारमति-  
तुच्छत्वेन मन्यते । सिद्धो योगः स्वयमेव सर्वमेव संसारं शोष-  
यित्वा स्वनिर्वाहकमेव स्थापितवान् । न च ते महापुरुषा  
अन्येषामुद्धारमकृत्वा वत्सपदत्वमात्रे जातेऽपि स्वयमेव तर-  
न्ति । अतो वत्सपदमेव कृत्वा यावदन्येषामुद्धारो भवति तावत्  
तृष्णीं तिष्ठन्ति । अत उक्तं, वत्सपदं कुर्वन्तीति ॥ २९ ॥

प्रमाणसमाप्तिः । तादृशेन प्रमाणेन यत् सिद्ध्यति तत्  
प्रमेयपाद—

स्वयं समुत्तीर्यं सुदुस्तरं शुभन्  
भवार्णवं भीममद्भ्रसौहृदाः ॥  
भवत्पदाम्भोरुहनावमन्त्रं ते  
निधाय याताः सदनुग्रहो भवान् ॥ ३१ ॥

स्वयं समुत्तीर्येति ॥ तीर्णस्यास्थापनेनैव वत्सपदकरणा-  
त् सम्पूर्णानुवादे सुदुस्तरं भवार्णवं भीममित्युक्तम् । मोक्षप्रति-  
पादकत्वात् सर्वशास्त्राणां मोक्षः सम्प्रदायश्च प्रमेयं भवति । स्वयं  
समुत्तीर्यं भवत्पदाम्भोरुहनावम् अत्रैव निधाय ते याताः ।  
सम्युक्तरणं दुर्घटत्वे सति वक्तव्यमिति दुर्घटत्वमाह ॥ समुद्रो  
हि दुस्तरः स्वतः । तत्राऽपि नक्रादिभिः कृत्वा सुदुस्तरः ।  
व्यसनमृत्युजरादिभिरलौकिकरणसामर्थ्यघातकः । स्वतोऽपि  
भीमोभयानकः ॥ द्युमन्त्रिति सम्बोधनं, चरणक्षिविधदोषनिवारण-  
समर्थ इति श्लापयति । यथा सूर्योऽन्धकारं सर्वजगत्पूर्णं जाह्यं  
भयं च स्वत एव निवारयति । तथा त्वचरणप्रसादात् तेऽपि  
संसारमुच्चीर्णाः । तर्हि कथमन्येषामुद्धारः, का वा अन्येषामुद्धारे  
तेषामपेक्षा १ । तत्परिहारार्थमाह ॥ अद्भ्रसौहृदा इति ॥  
अद्भ्रमच्छिद्रं सफलं सौहृदं येषामिति । अनेन पूर्वमेव कृतं

सौहृदं सार्थकमेवेति तेषामवश्यमुपायकरणम् । तमुपायमाह ॥  
 भवत्पदाम्भोरुहनावमिति ॥ तेषु उसीर्णेषु तदनुसरणेनैव भूया-  
 न् संसारो गत इति पोतरूपोऽपि पादः मुखदः सर्वप्रदर्शकः ।  
 तत्कृपया अनातिगम्भीरोऽम्भोरुहनौकारूपो जातः । समुद्रश्च  
 नदीरूपो जातस्तदाह ॥ भवत्पदाम्भोरुहनावमित्यत्रैव निधाय  
 याताः ॥ ननु ते महता प्रयासेन भगवन्तमाराध्य वशीकृत्य  
 चरणमास्त्वा सर्वं चरणे निवेश्य याताः । तदुपदेशिनस्तु तदिधा  
 इति कथं तरणं भविष्यतीत्याशङ्खाह ॥ सदनुग्रहो भवानिति ॥  
 सत्सु अनुग्रहो यस्य ॥ भवानित्यस्मिन्बर्थे सम्मतिरुक्ता ॥ ३० ॥

साधनं महतामुपदेशप्रकारः । स च अर्थादुक्त इति साधन-  
 निरूपणं तदतिरिक्तसाधनान्येव निराकरणोति—

येऽन्येऽरविन्दाक्ष विमुक्तमानिन-  
 स्त्वय्यस्तभावादविशुद्धबुद्धयः ॥  
 आरुद्ध कृच्छ्रेण परं पदं ततः  
 पतन्त्यधोऽनाहृतयुष्मददृघयः ॥ ३१ ॥

येऽन्येऽरविन्दाक्षेति ॥ अन्ये निरीश्वरसांस्त्वानुवार्तिनः ।  
 ते हि पूर्वज्ञानाऽनुसारेण भगवन्तमुपासते । एवं बहुजन्मभिः  
 गृष्ठं ज्ञानं विकर्मसहितं भगवदंशमात्मत्वेन स्फुरितं त्याजयि-  
 त्वा निरीश्वरसांस्त्वं मायावादं वा अवलम्बन्ते । ते चेत् पूर्व-  
 वदपि तिष्ठेयुस्तथा सति कृतार्था भवेयुः । तथा बुद्धिर्विकर्म-  
 फला । ते च पूर्वज्ञानेन देहेन्द्रियप्राणान्तःकरणाध्यासराहिता  
 जाताः । महता कष्टेन सर्वस्तदक्षिण्या सर्ववन्युपरित्यागेन  
 सर्वसुखवैमुख्येन तपसा श्रद्धया ब्रह्मात्मभावनां प्राप्नन्तः ।

सम्यग्वायुसञ्चारो नाडीशुच्चा भवतीति तदर्थमपेयपानादिकं  
 यत्तदेव विकर्मेति श्लेयम् । एतुक्तं विकर्मसहितमित्यनेन ॥

तदेव तेषां परं पदम् । ये इति प्रसिद्धाः । अन्ये भगवद्रहिता भगवद्विचारेण, यान् भगवानन्यान् मन्यते, न त्वात्मीयान् । अरविन्दाक्ष, कमलनयनेति सम्बोधनेनासुरपक्षपातात्तेष्वदर्शनं सूचितम् । न हि रात्रौ कमले विकासोऽस्ति । येन रात्रिस्थै-रामोदोऽनुभूयेत । अतस्तेऽन्य एव । पूर्ववासनया आत्मानं विमुक्तमेव मन्यन्त इति विमुक्तमानिनो, न तु विमुक्ताः । ज्ञानं शास्त्रोत्थं विषयत्वेनात्मानं गृह्णाति । अतस्तस्मान्न फलं विषयान्तरवत् । तस्याप्यभिमानजनकत्वात् । अत एव त्वयि पूर्वस्थितो भावः साधनत्वेन परिग्रहात् । अस्तोऽस्तं गतो यो भावस्तस्मादेतोर्न विशुद्धा बुद्धिर्येषाम् । अन्यथाऽहङ्कारादिसर्वदोषसम्बन्धे स्वान्तःकरणे दुष्टे जाते महान्तस्ते कथं न जानीयुर्वयं दुष्टा इति । तदा तं मार्गं परित्यज्य यत्रमपि कुर्यात् । अतः अविशुद्धबुद्ध्य एव जाताः । परमशुद्ध्या च स्वदोषाः स्फुरति । ज्ञानस्य पूर्वावस्थैषा यत् स्वदोषस्फुरणम् । अतः कृच्छ्रेणाऽपि परं पदं ब्रह्मभावमारह्य अनादृतयुष्मदद्वयः पतन्त्येव । जीवस्य प्रकृतेरपि परस्य प्राप्तौ उच्चगतेन निरालम्बने मार्गं भगवचरणातिरिक्तमवलम्बनं न सम्भवति । यतो वियद्विष्णुपदमेव । भगवचरणाऽवलम्बनेनैव पुरुषस्योर्ध्वंगमनम् । शृङ्खलद्वीपे श्रीपादारोहणे शृङ्खलापरित्यागवद् । अस्य चरणस्य ग्रहणादिक्षेषपरित्यागभावायाह ॥ अनादृतेति ॥ आदरणमावेषाऽपि न पतन्ति । आदर एव वा चरणस्थितौ हेतुः ॥ ३१ ॥

नन्वेवं सति भक्तिमार्गानुसारेणापि भगवद्भजने विकर्पादिना कालान्तरे पुनर्बुद्धिनाशप्रसङ्गः । साधनत्वेनैव भक्तिमार्गस्यापि स्वीकारात् । अतस्तुल्यत्वात् किं मार्गान्तरदूपणेनेत्याशङ्क्य स्पार्शस्यापि भगवन्मार्गस्य फलमाह—

तथा न ते माधव तावकाः क्वचि-  
द्दद्यन्ति मार्गात्त्वयि बद्धसौहृदाः ॥  
त्वयाभिगुप्ता विचरन्ति निर्भया  
विनायकानीकपमूर्धसु प्रभो ॥ ३२ ॥

तथेति ॥ हे माधव, ते पूर्वं तद्वत् प्रवृत्ता अपि तावकाः सन्तः  
क्वचिदप्यारोहणावस्थायां भ्रश्यन्त्यपि न । पादोऽप्यधःप्रमादादपि  
न पतति । आख्यमाणपार्गात् स्वपार्गादपि न पतन्ति । पार्गस्यैव  
तथात्वात् । यथा बस्तुरक्षकार्णा मध्ये सुगन्धरक्षकः सौरभ्यं  
प्रामोत्येव । लशुनादिरक्षकस्तद्विपरीतम् । यद्यपि स्वतन्त्रतया  
भगवान् सेवितस्तथापि भगवानिति तस्य पातो न भवत्येव ।  
माधवेति सम्बोधनं, रात्रावपि विलासेन तत्रत्यानां दर्शनार्थम् ।  
तेन विकर्मतुल्यत्वेऽपि सेवापरत्वाद् भगवद्विर्क्षनं नान्येषामिति  
निरूपितम् । अत एव, तावकाः । अभ्रंशे हेतुः, त्वयि बद्धसौ-  
हृदा इति ॥ सौहृदं स्नेहो रज्जुस्थानीयः । स स्वात्मानं जीवं  
भगवच्चरणे वधनाति । अतो युक्त एव तेषामभ्रंशः । नन्वन्ये  
कालादयः कथं तान्न भ्रंशयन्ति, भक्तिं वा न नाशयन्तीत्या-  
शङ्खाह ॥ त्वयाभिगुप्ता विचरन्तीति ॥ त्वया अभितो वाश्चाभ्य-  
न्तरसर्वभावेन रक्ष्यमाणाः । शुद्ध्यादीनामपि नाशाऽसम्भवा-  
दन्यप्रवेशासम्भवाच्च न भ्रश्यन्तीति युक्तम् । अत एव वि-  
चरन्ति । सर्वत्र विशेषेण आनिदद्या सर्वेषु लोकेषु भ्रमन्ति ।  
कालादिभयरहिता निर्भयाः । यदन्येषां त्यागस्थानं, भयस्थानं  
तदेव तेषां परिभ्रमणस्थानमित्वाह ॥ विनायकानीकपमूर्धस्वि-  
ति ॥ विनायका विघ्नकर्तारः । विशब्देन विघ्ना उच्यन्ते ।  
तेषां नायका जनका एव भवन्ति । तेषामनीकं सेना । एकस्मिन्  
विघ्नार्थे प्रवृत्ते तदशक्तौ तत्सहायार्थं बहवः समायान्ति । ते सर्वे

स्वतन्त्राः नियामकाभावात् । कार्यं न करिष्यन्तीत्याशङ्क्य तद्-  
रक्षका अपि समायान्ति । तेऽनीकपाः । तेऽपि वहवो भ्रंशायितुं  
समागताः । भगवदीयसुदर्शनादिभयादस्पृश्यैव निकटे तिष्ठन्ति ।  
यथा प्रढादे । तेष्वेवारोहणार्थं भगवद्भक्ताः पादं प्रयच्छन्ति ।  
तेषामधःपातनसामर्थ्याभावात् प्रतिष्ठाहेतव एव भवन्ति । यथा  
जडभरते मारणार्थमुद्यताः प्रतिष्ठाहेतव एव जाताः । तेषां मूर्दानः  
सर्वसामर्थ्यस्थानानि परमकाष्टापन्नानि । एवं तेषां विचरणे  
हेतुः ॥ प्रभो इति ॥ एतत्सामर्थ्यं त्वदीयमेव । अतस्ते समर्था  
अपि न द्विषन्ति । अतो भक्तिमार्गान्मार्गान्तरं साधनतः फलतश्च  
न समीचीनमित्युक्तम् ॥ ३२ ॥

एवं स्मृतिमार्गेण भगवत्प्रकाशपात्मुक्त्वा वैदिकमार्गेण पूर्व-  
वदाह—

सत्त्वं विश्वद्वं अयते भवान् स्थितौ  
शरीरिणां श्रेयउपायनं वपुः ॥  
बेदक्रियाद्योगतपःसमाधिभि-  
स्तवार्हणं येन जनः समीहते ॥ ३३ ॥

सत्त्वमित्यादि चतुर्भिः ॥ वेदो हि द्विविधः प्रदृशिनि-  
शरीरिणां प्रतिपादकः । ताद्वाऽपि पुनः प्रत्येकं द्वेषा भिन्नैरधि-  
कारिभिर्द्विविधिः । तत्र प्रवृत्तावर्थावबोधोऽध्ययनमुष्टानं चेति  
ब्रह्मचारिणो वृहस्पत्य चाधिकारेण सिद्धम् । तप आत्मनि च  
स्थितिरुत्तमाश्रमस्थयोर्निवृत्तौ क्रमेणैव सिद्धम् । एतद्वेदानु-  
सारेणाश्रमचतुष्टये धर्मानुष्टानं दैत्यांशानामपि तुल्यमिति भग-  
वान् सत्त्वमूर्तिः स्वसत्त्वं प्रकटीकृत्य सान्विकानेव तत्तद्भेष्टु  
प्रेरयति, विपरीताश्च निर्बर्चयति । अन्यथा आश्रमस्थेष्वेव के-  
चिदध्ययनादिकं यथाशास्त्रार्थं कुर्वन्ति, केचिन्नेति व्यवस्था न

स्यात् । वैदिकाश्र सर्वे धर्माः परिपाल्यमाना एव जगति प्रवर्तन्ते । अतः स्थितौ स्थित्यर्थं यदा भवान् विशुद्धं सत्त्वं सत्त्वगुणं श्रयते तदैव तेन सत्त्वगुणेन लोके प्रसुतेन व्याप्ता आश्रमस्थाः क्रमेण वेदाध्ययनं क्रियायोगः कर्मानुष्टानं तपो वनवासादिः समाधिरात्मस्थितिश्चेति चतुर्विधानं धर्मान् सम्यग्नुतिष्ठन्ति । ततोऽपि तेन धर्मेण शुद्धान्तःकरणास्तवार्हणं समीहन्ते । शुद्धैरेव हि भगवत्सेवा कर्तुं शक्यत इति । ननु वेदेनैव कार्यसिद्धौ किं सत्त्वगुणेनेत्याशङ्काह ॥ शरीरिणामित्यादि ॥ यदि फलदाता कोऽपि न स्यात् प्रथमपृष्ठं विसंवादिनं दृष्टा कोऽपि न प्रवर्तेत । नन्वदृष्टादिद्वारा भूतसंस्कारद्वारा वा कार्यसिद्धौ किं सत्त्वमूर्त्येत्याशङ्काह ॥ शरीरिणामिति ॥ ते हि शरीराभिमानिनो विद्यमानशरीराश । यदि प्रथमं शरीरभिन्नतया आत्मानं जानीयुस्तदा कर्तुसमानाधिकरणमदृष्टमृत्युर्येतैव । देहान्तरे वा फले प्राप्ये भूतसंस्कारो भवेत् । उभयोश्चाभावात् फलदाता भगवानेवापेक्ष्यते । तदाह ॥ श्रेयउपायनम् ॥ उप समीपे आनीय समर्पणम् ॥ यस्मादपुरिति दैवगत्या फलसिद्धिज्ञानाभावाय । अस्तु वा फलसिद्धिः । तस्य धर्मस्य भगवद्भजने करणत्वं सहायत्वं वा चेन्न स्यात्तदा क्षयिष्णेव फलमिति पूर्वदोषानिवृत्तिः । अतो वैदिके मार्गे सर्वधर्मप्रवर्तको भगवानिति देवानां पक्षपोषकः । जन इत्येकवचनं जात्यभिप्रायं, दुर्लभत्वापनाय ॥ ३३ ॥

ननु ब्रह्मचारिणो गृहस्थस्यापि श्रेयोदानार्थमात्मविवेक-

ते हि शरीराभिमानिन इत्यादि ॥ वैदिकं कर्म यथोक्तमेव कृतमदृष्टजनकम् । क्षानमपि तत्राङ्गम् । य एवं वेदेति वाक्येभ्यः । तथाच तदभावाच्चथेति भावः । जडत्वादपि तथात्वं शेयम् ॥

स्याजातत्वात् सत्त्वाश्रयणं भवतु नाम । ज्ञानस्य सिद्धफलदातृ-  
त्वात् । असिद्धफलेऽपि साक्षादेव फलजननसम्भवात् तज्ज्ञाने  
तत्साधने तपसि वा भगवतः सत्त्ववपुर्नापेक्ष्यत इत्याशङ्काह—

सत्त्वं नचेद् धातरिदं निजं भवेद्

विज्ञानमज्ञानभिदापमार्जनम् ॥

गुणप्रकाशौरनुभीयते भवान्

प्रकाशते यस्य च येन वा गुणः ॥ ३४ ॥

सत्त्वं नचेदिति ॥ इदं शुद्धसत्त्वं सर्वरक्षकं सर्वकर्मफल-  
दात् चेन्न भवेद् विज्ञानमपि न भवेत् । सत्त्वात् सज्जायते ज्ञान-  
मिति सत्त्वाभावे ज्ञानं न स्यात् । न च शास्त्रसिद्धेन सत्त्वगुणेन  
ज्ञानमुपस्थापयितुं शक्यते । परकीयत्वात् । यस्मिन् क्षणे शास्त्रा-  
ऽनुसन्धानं तदर्थानुष्ठानं वा तदैव तत्सत्त्वमाविर्भवति । तद्वर्भ-  
त्वात् । इदं तु निजम् । न च तैरपि स्वमूलकारणभूतं सत्त्वगुण-  
मुत्पादयितुं शक्यते तेषां कर्तृत्वाभावादिति ज्ञापयति ॥ हैधातरिति ॥  
विज्ञानमनुभवः । स च सत्त्वैकरूपेऽन्तःकरणे भवति । यथा यथा  
च विशुद्ध्यते तथा तथा अकामहतो भवतीति शुद्धसत्त्वाविर्भाव  
एव विज्ञानं युक्तम् । यथा उत्पन्ने जगत्यन्ने सत्यां क्षुधि अन्न-  
संपादनं सुकरम् । न तु क्षुदनन्तरं तत्सम्पादनं शक्यम् । अतो  
भगवता सत्त्वे आविर्भाविते तल्लुपया भगवता सह सत्त्वमपि  
हृदये समागच्छेद्, न त्वन्यथा निषिद्ध्यमानं शास्त्रीयं भविष्य-  
तीत्याशङ्का विशिनष्टि ॥ अज्ञानभिदापमार्जनमिति ॥ अज्ञाननाशकं  
विज्ञानम् आत्मानुभवः । भेदनाशकं तु भगवद्विज्ञानम् ।  
उभयोः साक्षात्कारे देहाद्यध्यासनिवृत्तिः । शुद्धादैतं च स्फुरति ।

उभयोः साक्षात्कार इत्यादि ॥ आत्मसाक्षात्कारस्य फलमध्यास-  
निवृत्तिः । द्वितीयस्याद्वैतस्फूर्तिः । वैदिकमार्गे हि प्रमेयं, स हैता-

तच्च ज्ञानं न विषयविषयभावेन । तादृशस्य पुरुषार्थसाधकत्वं पूर्वमुक्तम् । आविर्भावस्तु भगवतः स्वरूपस्य वा शुद्धसत्त्वव्यतिरेकेण न सम्भवति । यदि ज्ञाने सत्त्वापेक्षा, सुतरां तपसि तदपेक्षेति न तत् पृथग् निरूपितम् ॥ न चेद् भवेदिति इत्पदव्यतिरिक्तं सर्वमार्वते । अर्थवशात् पदानां व्यवस्था । अज्ञानभिद्विज्ञानं मार्जनमापेति न व्याख्यानम् । नन्वस्य सत्त्वस्य स्वतो ज्ञानरूपत्वाभावात् साधने उपयोगः । यद्यन्यथैव भगवदाविर्भावो भवेद्, आत्मनो वा तदा किं सत्त्वेन । तत्र इन्द्रियाणां प्रकाशो लोकदृष्टः स्वकारणप्रकाशमाक्षिपति । तत्र प्रवर्तकस्य भगवतोऽभिमानिनो जीवस्य च प्रकाशोऽवश्यं भावी । अतस्तदनुसन्धानेनैव तद्वयधायकमलनिवृत्तौ तदुभयोः प्रकाशो भविष्यतीति व्यर्थं सत्त्वमितिचेत् तत्राह ॥ गुणप्रकाशैरनुमीयते भवानीति ॥ गुणानामिन्द्रियविषयादीनां प्रकाशैर्ज्ञातैः प्रेरकोऽभिमानी च अनुपीयते, अस्तीति । स इनाविर्भूत एव तथा करोति । आविर्भावस्तु केन कर्तव्यो भवेत् । न च स्वरूपसत्त्वं, कार्यकारणं वा प्रकृते प्रयोजकम् । आविर्भावस्तु सत्त्वाधीन इति पूर्वमवोचाम । न च प्रकाशोऽपि कार्यव्यतिरेकेण न सम्भवति । अन्यथा गुणप्रकाशो न भवेदिति वक्तव्यं यस्य सम्बन्धी वा गुणः प्रकाशते, येन वा गुणः प्रकाशते । न तु सम्बन्धिनः करणस्य वा प्रकाशमपेक्षते । अतः प्रकाशार्थमवश्यं

---

वानस्पेतिश्चतुर्बहुतामकम् । अतस्तस्वेन स्फूर्तिः फलमिति भावः ॥ इत्पदव्यतिरिक्तमिति ॥ नचेदित्यत्र यदित्पदं तद्वयतिरिक्तमित्यर्थः ॥ अज्ञानभिद्विज्ञानं मार्जनमापेति न व्याख्यानमिति ॥ क्रियापदस्य समानलकारैपैवान्वयनियामान्मार्जनमान्मुखादिति भवेत् । स्वोकाशकाया अनिवृत्तेभ्य स्वव्याख्यातशास्त्रार्थप्राप्तेभ्येति भावः ॥

सत्त्वगुणोऽपेक्षितः ॥ ३४ ॥ \* ॥ \* ॥ एवं प्रमाण-  
प्रमेये वैदिकप्रकारेण भगवद्गुणेण भगवद्गुपे विचारिते । साधनं  
विचारयति—

न नामरूपे गुणजन्मकर्मभि-  
र्निरूपितव्ये तत्र तस्य साक्षिणः ॥  
मनोबचोभ्यामन्मेधवर्त्मनो

देवक्रियायां प्रतियन्त्यथापि हि ॥ ३६ ॥

न नामरूपे इति ॥ वैदिकमार्गाङ्गुसारण साधनं  
भगवान् सर्वपुरुषार्थेषु । स च गुणातीत एव । वेदे गुणाभावात्  
फलदानार्थं परं भगवान् देवपक्षपातार्थं तथा कृतवान् । अतः  
सगुणः साधनमिति पक्षं निराकरोति ॥ न नामरूपे इति ॥ ते  
नामरूपे गुणकर्मजन्माभिर्न निरूपितव्ये । साक्षी भंगवान् सर्व-  
कर्मफलदाता कर्माङ्गुष्ट्यक्षः । स एव साधनम् । गुणैः कृत्वा  
यानि कर्माणि जन्मानि च तानि तत्र न सन्त्येव, किन्तु क्रिया-  
शक्त्यैव सद्गुण्या धर्मरूपेण प्रकटस्य तवाऽविभावः कर्माणि ।  
आनन्दरूपेण प्रकटस्य च जन्मानि, तैरेव च नामरूपे । अन्यथा  
प्राकृतत्वे सति न कोऽपि पुरुषार्थः सिद्ध्येत् । भवतु वा भगव-  
तः कल्पान्तरे तथा भूते अपि, न तु शास्त्रे साधनत्वेन निरूपि-  
तव्ये । तदा तस्य फलदातृत्वं न स्यात् । कर्माङ्गुष्ट्यत्वाभावा-  
त् । किञ्च, सगुणं चेन्मनसा वचसा च व्याप्य भवति । ततो  
मानसं वाचनिकमेव फलं प्रयच्छेद, न त्वात्मरूपं भगवद्गूपं  
वा । भगवांश्च, मनोवचोभ्यामनुमेयमेव तर्क्यमेव वर्त्म यस्य  
ताद्वशो, न तु प्रत्यक्षविषयः । यतो वाचो निवर्त्तन्ते अपाप्य मनसा  
सह, पराञ्चि खानि व्यतृष्टत् स्वयम्भूरित्यादिश्रुतिवाक्यैः ।  
तर्हि नामरूपाण्येव न सन्तीतिचेत्राङ्गुः ॥ देवक्रियार्था प्रतिय-

न्त्यथापि हीति ॥ हे देव सर्वपूज्य, क्रियायां श्रौत्यां तान्त्रिक्यां  
च नामरूपे प्रतियन्ति । विष्णोर्नुं कं, तदस्य मियम्, इदं  
विष्णुः, प्रतद्विष्णुः, षडक्षरादिरामादिमन्त्राश्च । यस्यै देवतायै  
हविर्गृहीतं स्यात्तां मनसा ध्यायेद्वप्त् करिष्यान्नितिश्रुतेऽर्थानांदि-  
विधानाच्च । नामरूपाभावे ध्यानं मन्त्रश्च नभवेताम् । इमामेवोप-  
पत्तिमाह हिशब्दः । अत एव तदन्यथानुपपत्त्या प्रतियन्ति । यतः  
प्रतियन्ति । अतः प्राकृतत्वाभावादिव्यान्येव तान्यानन्दमयानी-  
त्यऽध्यवसीयन्ते ॥ ३५ ॥

एवं सर्वाण्येव रूपाणि नामान्यानन्दमयानीति तानि सर्व-  
पुरुषार्थसाधकानि निरूपितानि । तैः फलमाह—

शृण्वन् गृणन् संस्मरयँश्च चिन्तयन्  
नामानि रूपाणि च मङ्गलानि ते ॥  
क्रियासु युष्मच्चरणारविन्दयो-  
राविष्टचित्तो न भवाय कल्पते ॥ ३६ ॥

शृण्वन् गृणान्निति ॥ साङ्गानि कर्माणि वैदिकान्यवश्यं  
फलदातृणि । यस्य स्मृत्या च नामोक्त्वा तपोयज्ञक्रियादिषु \*  
न्युनं सम्पूर्णतां याति सद्यो वन्दे तमच्युतमिति स्मृतेः । सम्पूर्णं  
चेज्जातं, फलं जनयेदेव । तच्च फलं मोक्ष एवेति स्वर्गपदविचारे  
निबन्धे निरूपितम् । तदेवात्राप्याह ॥ ते नामानि शृण्वन् पौर-  
रुचारितानि रूपाणि च कीर्त्यमानानि ये श्रृण्वन्ति, तदनु-  
गृणन्ति । उभयविधान्यपि श्रोतरि सति । अन्यदा स्मरन्ति ।  
तदपि स्मरणं ध्यानरूपमिति संस्मरणमुक्तम् । चकारात् स्मार-  
यन्नुपदेशादिदानेन श्रावयन् वादयन्नपि चिन्तयन् योगाङ्  
ध्यानत्वेन तथैव चित्तानिरोधेन नामावृत्तिर्नामध्यानम् । अप्र-  
यत्नश्चित्तव्यापारः स्मरणं, सप्रयत्नश्चित्तव्यापारश्चिन्तनमिति

विशेषः । तदेव रूपपरिकल्पने ध्यानमित्युच्यते । चकाराद्  
भगवत्सम्बन्धिनामध्यन्येषां श्रवणादिकं फलसाधकमित्युक्तम् ॥  
मङ्गलानीति ॥ तत्र प्रतिबन्धाभावो निरूपितः । अन्यथा तस्या-  
ज्यसिद्धाविच्छायामपि सत्यां कार्यं न स्यात् । तदर्थमन्यच्च  
कर्त्तव्यमापद्येत । त इति मङ्गलरूपस्य तव । उत्तरत्र वा संबन्धः ।  
क्रियासु यज्ञादिषु भगवत्सेवारूपासु च लौकिकक्रियासु यस्त्व-  
चरणारविन्दयोराविश्वचित्तः सर्वथा भवाय संसाराय न कल्पते,  
न समर्थो भवति ॥ स्मरणेन क्रियाः पूर्णांश्चित्तावेशश्च तत्र हि ॥  
ज्ञानक्रिये यदा विष्णुस्तदा मोक्षो न संशयः ॥ सदोष एव हि  
संसारे कल्पते । एवं कृते सर्वदोषनिवृत्तौ संसारासामर्थ्यं  
युक्तमेव ॥ ३६ ॥

एवं वैदिकप्रकारेण चतुष्टयमुक्ता स्वसिद्धान्ताऽनुसारेण  
चतुष्टयमाह ॥

दिष्ठ्या हरेऽस्या भवतः पदो भुवो  
भारोऽपनीतस्तव जन्मनेशितुः ॥  
दिष्ठ्या क्षितां त्वत्पदकैः सुशोभनै-  
द्रेक्ष्याम गां यां च तवानुकम्पिताम् ॥ ३७ ॥

दिष्ठ्येति चतुर्भिः ॥ भगवच्छास्ते भगवानेव प्रमाणादि-  
चतुष्टयम् । भगवत्साक्षात्कारः साक्षात्कृतो वा भगवान् प्रमाण-  
म् । भूमिप्रसङ्गाद् वयं कृतार्थो जाता इति वदन्तः सर्वमेव  
जगद् भगवता कृतार्थमासीदित्याहुः ॥ हरे ते पदो भुवः । पाद-  
रूपाया भूमेस्ते जन्मना भारोऽपनीतः । मर्दनक्षेशस्तु परमानन्द-  
प्राकव्येनैव गच्छतीति । भारहानौ जन्मन एव करणत्वं, न  
तु किञ्चित्तव कर्त्तव्यमास्ति । तत्र हेतुः ॥ ईशितुरिति ॥ ईश-

प्राकव्यमेव सर्वानिर्थनिवर्तकम्। भूमिभारनिराकरणं च तवावश्य-  
कम्, अस्माकं च हितकारि । यतस्तव चरणरूपा भूः । सर्वो-  
ऽपि स्वचरणभारं दूरीकरोति । उपास्ये च दोषाभावाः सर्वेषां  
हितकारी । एतत्करणं चावश्यकं, यतो हरिस्त्वम् । भगवज्जन्मनो-  
ऽलौकिकत्वात् क्लृप्तसाधनाभावात् सर्वात्मत्वाच्च भगवतो-  
ऽसम्भावितमिति दिष्ट्येत्युक्तम् । केचिच्चु इदम्बुद्धे समागमनं  
भूमेर्भारहरणमेवं, न तु तव जन्मेत्याहुः । अतो भूमावानन्द-  
एव केवलं प्रकट इति । अन्यदपि जातामित्याह ॥ दिष्ट्याङ्कितामि-  
ति ॥ देवा अपि भुवं न स्पृशन्ति, किं पुनर्भगवान् स्पृश्यते ।  
अतोऽसम्भावितमपि यद्विष्यति तद् दिष्ट्येति । सर्वरूपत्वा-  
भगवतो मनुष्यादिरूपेण भुवं स्पृशत्येव, किमाश्वर्यमित्याशङ्क्षा-  
ह ॥ आङ्कितैरिति ॥ ध्वजवज्ञाङ्कुशादिचिह्नैरङ्कितैः । आङ्कितैरिति  
पाठे शङ्कापरिहारार्थं, सुशोभनैः सर्वलक्षणसम्पन्नैः पादैरङ्कितां  
चिह्नितां गां द्रक्ष्याम इति । महद्वामयमस्माकम् । भूमिः पदं गृह्णा-  
तीत्यपि भाग्यम् । पदं छायामपि जनयतीत्यपि । पुरुषपद-  
मुद्धृता च भूः, ब्रह्मणो दुहितेति सानुरागाया भगवति दर्शनं  
दिष्ट्यथा । अत्र तामित्यनुकृत्वा, गामिति यदुक्तवास्तेन पदाङ्किता  
सती सर्वेषां सकलकामदोग्ध्री भविष्यतीति सूच्यते । अपरं  
च, पूर्वमियमेव या गोरूपाऽश्रुमुखीत्वादियुक्ता दृष्टा सा परमा-  
नन्दरूपपदाङ्किता द्रक्ष्यत इत्यपि महद्वामयं न इत्यपि गोपदेन  
ज्ञाप्यते ॥ किञ्च पादैरेवानुकम्पितां त्वया वा द्यां च द्रक्ष्यामः ।  
देवानां सर्वोपकारकरणाद्, अदित्याः कुण्डलदानादिना च द्यौ-  
रनुकम्पिता । अतोऽस्माकमेव भाग्यं, यदुभयं द्रक्ष्यामः । दर्शनं  
प्रमाणपाविर्भावः प्रभेयमिति ॥ ३७ ॥

आविर्भावं समर्थयति—

|                                                                                                                                                                     |   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| (१०) न्यायरत्तमाला-श्रीपार्थसारथिमिश्र वि० सं० ( मीमांसा )                                                                                                          | २ |
| (१) ब्रह्मसूत्रभाष्यम्-बादरायणप्रणीत-<br>वेदान्तसूत्रस्य यतोन्नद् श्रीमद्विज्ञान- }<br>भिक्षुकृत व्याख्यानम् । सम्पूर्णम् । } ( वेदान्तः ) ६                        |   |
| (२) स्याद्वादमज्जरी-मलिलेषणनिर्मिता सम्पूर्णा । ( जैनदर्शनम् ) २                                                                                                    |   |
| (३) सिद्धित्रयम्-विशिष्टाद्वैत-ब्रह्मनिरूपण- }<br>परम्-श्रीभाष्यकृतां परमगुरुभिः श्री ६<br>श्रीयामुनसुनिभिर्विरचितम् । सम्पूर्णम् } ( वेदान्तः ) १                  |   |
| (४) न्यायमकरन्दः । श्रीमदानन्दबोधभट्टा- }<br>रकाचार्यसंगृहीतः । आचार्यचित्सुख- }<br>मुनिविरचितव्याख्योपेतः } ( वेदान्तः ) ४                                         |   |
| (५) विभक्त्यर्थनिर्णयःन्यायानुसारिप्रथमादि- }<br>सप्तविभक्तिविस्तृतविचाररूपः म० म० }<br>श्रीगिरिधरोपाध्यायायरचितः । सम्पूर्णः } ( न्यायः ) ५                        |   |
| (६) विधिरसायनम् । श्रीअप्यदीक्षितकृतम् । सं० ( मीमांसा )                                                                                                            | २ |
| (७) न्यायसुधा ( तन्त्रवार्तिकटीका ) भट्ट- }<br>सोमेश्वरविरचिता । } ( मीमांसा ) १६                                                                                   |   |
| (८) शिवजोत्रावली । उत्पलदेवविरचिता । }<br>श्रीक्षमराजविरचितवृत्तिसमेता । } ( वेदान्तः ) २                                                                           |   |
| (९) मीमांसावालप्रकाशः ( जैमिनीयद्वादशा- }<br>इध्यायार्थसंग्रहः ) श्रीभद्रानारायणात्मज- }<br>भट्टशङ्करविरचितः । } ( मीमांसा ) २                                      |   |
| (१०) प्रकरणपञ्चिका ( प्रभाकरमतानुसारि-मीमांसादर्शनम् ) महामहो-<br>पाध्यायश्रीशालिकनाथमिश्रविरचितं, श्रीशङ्करभट्टकौ मीमांसा-<br>सारसंग्रहश्च सम्पूर्णः ( मीमांसा ) ३ |   |
| (११) अद्वैतसिद्धिसिद्धान्तसारः । पण्डितप्रवरश्रीसदानन्दध्यासप्रणीति-<br>स्तकृतव्याख्यासमलङ्घृतश्च । ( वेदान्त ) ३                                                   |   |
| (१२) कात्यायनश्रौतसूत्रम् । महामहोपाध्यायश्रीकर्णा-<br>चार्यविरचितभाष्यसहितम् । १३                                                                                  |   |
| (१३) ब्रह्मसूत्रभाष्यम् । श्रीभास्कराचार्यविरचितम् ( वेदान्तः )                                                                                                     | १ |
| (१४) श्रीहर्षप्रणीतं खण्डनखण्डखाद्यम् । आनन्दपूर्ण- }<br>विरचितया खण्डनफक्तिकाविभजनाख्यया ध्या- }<br>ख्यया ( विद्यासागरी ) ति प्रसिद्धया समेतम् । } ( वेदान्तः ) १३ |   |
| (१५) आख्यातचन्द्रिका श्रीभद्रमल्लविरचिता ।                                                                                                                          | १ |
| (१६) श्रीलक्ष्मीसहस्रम्-बालबोधिमीध्याख्यया-<br>व्यतराणिकया च सहितम् । ८                                                                                             |   |

- (२४) ब्रह्मसूत्रवृत्तिः मरीचिका श्रीविजनाथभट्टकुता (वेदान्त) २  
 (२५) क्रोडपत्रसंग्रहः । अत्र श्रीकालीशद्वरसिद्धान्तवार्गीशविरचि-  
     तानि अनुमानजागदीद्याः प्रत्यक्षानुमानगादाधर्याः प्रत्यक्षानु-  
     मानमाथुर्या व्युत्पत्तिवादस्य शक्तिवादस्य मुक्तिवादस्य शब्द-  
     शक्तिप्रकाशिकायाः कुसुमाञ्जलेश्च क्रोडपत्राणि । (न्यायः) १
- (२६) ब्रह्मसूत्रम्, द्वैतद्वैतदर्शनम् । श्रीसुन्दरभट्टचितसिद्धान्तसेतुका-  
     उभिधटीकासहितश्रीदेवाचार्यप्रणीतसिद्धान्तजाहवीयुतम् २
- (२७) षड्दर्शनसमुच्चयः । बौद्धनैयायिकापिलजैनवैशेषिक-  
     जैमिनीयदर्शन संक्षेपः । मणिभद्रकृतटीकया सहितः । हरि-  
     भद्रसारिक्तः । १
- (२८) शुद्धद्वैतमार्तण्डः प्रकाशव्याख्यासहितः । प्रमेयरत्मार्णवश्च १
- (२९) अनुमानचिन्तामणिव्याख्यायाः शिरोमणिकृतदीधित्या-  
     जागदीशी टीका । १३
- (३०) वीरमित्रोदयः । महामहोपाध्यायश्रीभित्रमिश्रविरचितः  
     परिभाषा सस्कारप्रकाशात्मकः । ९
- (३१) वीरमित्रोदयः । महामहोपाध्यायश्रीभित्रमिश्रविरचितः  
     आहिकप्रकाशः । ५
- (३२) स्मृतिसारोद्धारः विद्वद्वरविश्वम्भरविपाठिसंकलितः । ४
- (३३) वेदान्तस्तरनमञ्जूषा । श्रीभगवत्पुरुषोत्तमाचार्यकुता । २
- (३४) प्रस्थानरक्षाकरः । गोस्वामिश्रीपुरुषोत्तमजी महाराजविरचितः २
- (३५) वेदान्तपारिजातसौरभं नाम मीमांसाभाष्यं श्रीनिम्बार्का-  
     चार्यविरचितम् । १
- (३६) योगदर्शनम् । प्ररम्हंसपारिव्राजकाचार्य-नारायणतीर्थ-  
     विरचित-योगसिद्धान्तचन्द्रिका-समाख्यया संवलितम् । १
- (३७) वेदान्तदर्शनम् । परम्हंसपारिव्राजकाचार्यश्रीरामानन्द-  
     सरस्वती स्वामिकृत ब्रह्माऽमृतबर्षिणी समाख्य व्याख्या-  
     संवलितम् । ४
- (३८) विश्वप्रकाशः । कोशः । विद्वद्वर श्रीमहेश्वरसुधीविरचितः । १
- (३९) श्रीसुबोधिनी । श्रीवलभाचार्यविनिर्मिता । श्रीमद्भगवत्व्याख्या-  
     गोस्वामीश्रीविठ्ठलनाथदीक्षितविरचित टिप्पणीसहिता । १

पत्नादिप्रेषणस्थानम् } }

हरिदास गुप्तः,  
 औखम्बा, बनारस, सिटी.

July.

1911.

THE  
CHOWKHAMBĀ SANSKRIT SERIES;  
A

COLLECTION OF RARE & EXTRAORDINARY SANSKRIT WORKS.

NO. 163.

श्रीसुबोधिनी ।

श्रीवल्लभाचार्यविनिर्मिता । श्रीमद्भागवतव्याख्या ।  
गोस्वामिश्रीविष्णुनाथदीक्षितविरचितटिप्पणीसहिता

श्रीमदाचार्यश्रीवल्लभाधीश्वरशुद्धाद्वैत सम्प्रदायविदुषा ।  
खण्डोपालभद्रेन संशोधिता

SRI SUBODHINI,

By Sri VALLABHĀCHĀRYA,

with a gloss called Tippni,

By Goswami Sri Vitthalanāth Dikshita,

FASCICULUS II.

PUBLISHED AND SOLD BY THE SECRETARY,

CHOWKHAMBĀ SANSKRIT BOOK-DEPOT.

BENARES

AGENTS:- OTTO HARRASSOWITZ, LEIPZIG:

PA NDITA JYESHTHĀRĀMA MUKUNDĀJI, BOMBAY:

PROBSTHAIN & CO., BOOKSELLERS, LONDON.

Printed by Jai Krishna Dāsa Gupta,

AT THE VIDYĀ VILASĀ PRESS.

BENARES.

Price Rupee one.

॥ श्रीः ॥

-\*-

आनन्दवनविद्योतिसुमनेभिः सुसंस्कृता ॥  
सुवर्णाऽक्षितभव्याभशतपत्रपरिष्कृता ॥ १ ॥  
चौखम्बा-संस्कृतग्रन्थमाला मञ्जुलदर्शना ।  
रसिकालिकुलं कुर्यादमन्दाऽमोदमोहितम् ॥ २ ॥

स्तबकः— १६३

- |     |                                                                                                                                                                               |  |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| १   | अस्यां चौखम्बा-संस्कृतग्रन्थमालायां प्रतिमासं पृष्ठशतके<br>सुन्दरैः सीसकाक्षरैरुत्तमेषु पत्रेषु एकःस्तबको मुद्रयित्वा प्रकाश्यते ।<br>एकस्मिन् स्तबके एक एव ग्रन्थो मुद्यते । |  |
| २   | प्राचीना दुर्लभाश्चामुद्रिता मीमांसावेदान्तादिदर्शनव्याकरण धर्म-<br>शास्त्रसाहित्यपुराणादिग्रन्था एवात्र सुपरिष्कृत्य मुद्यन्ते ।                                             |  |
| ३   | काशिकराजकीयप्रधानसंस्कृतपाठशालाऽध्यापकाः पण्डिता अन्ये<br>च शास्त्रदृष्टयो विद्वांसं एतत्परिशोधनादिकार्यकारिणो भवन्ति ।                                                       |  |
| ४   | भारतवर्षीयैः ब्रह्मदेशीयैः सिंहलदीपवासिमिश्र एतद्ग्राहके-<br>र्वयं चार्षिकमग्रिमं                                                                                             |  |
| ५   | अन्यैर्देवं प्रतिस्तबकम् मूल्यम्-मुद्राः ७ आणकाः ८                                                                                                                            |  |
| ६   | प्रापणव्ययः पृथग् नास्ति । " " १ , ०                                                                                                                                          |  |
| ७   | साम्प्रतं मुद्यमाणा ग्रन्थाः- मुद्रिताः स्तबकाः                                                                                                                               |  |
| (१) | संस्काररत्नमाला । गोपीनाथभट्टकृता ( संस्कारः ) २                                                                                                                              |  |
| (२) | शब्दकौस्तुभः । भट्टोजिदीक्षितकृतः ( व्याकरणम् ) १०                                                                                                                            |  |
| (३) | श्लोकवार्तिकम् । भट्टकुमारिलविरचितम् }<br>पार्थसारथिमिश्रकृत-न्यायरत्नाकराल्यया }<br>व्याख्या सहितम् । सम्पूर्णम् } १०                                                        |  |
| (४) | भाष्योपद्वितं तत्त्वत्रयम् । विशिष्टाद्वैतदर्शनप्र-<br>करणम् । श्रीमल्लोकाचार्यप्रणीतम् । श्रीनारायण } (वेदान्त) २<br>तीर्थ विरचित भाष्टभाषा प्रकरणसहितम् । सं० }             |  |
| (५) | करणप्रकाशः । श्रीब्रह्मदेवविरचितः सम्पूर्णः ( ज्योतिषः ) १                                                                                                                    |  |
| (६) | भाष्टचिन्तामणिः । महामहोपाध्याय-<br>श्रीगागगभट्ट विरचितः । तर्कपादः } ( मीमांसा ) २                                                                                           |  |

न तेऽभवस्येश भवस्य कारणं  
विना विनोदं बत तर्क्यामहे ॥  
भवो निरोधः स्थितिरप्यविद्यया  
कृता यतस्त्वय्यभयाश्रयात्मनि ॥ ३८ ॥

न तेऽभवस्येति ॥ ते अभवस्य जन्मरहितस्य भवस्य जन्म-  
कारणं विनोदं विना न तर्क्यामहे । विनोदो लीलादेः कालस्य  
वा नोदः प्रेरणम् । कालो हि स्थिरः सर्वानेव मर्यादिया यथासुखं  
करोति । स जन्मना नोद्यते । अन्यथाक्रियते । विनावि संसार-  
नौकायां वा । अन्यथा संसारनौः पारं न गच्छेत् । अस्मिन्  
अर्थे, नते नम्रे शरणागते पुरुषे भवनिवारकस्य यो भवो  
जन्म, तस्य कारणं विना विनोदं तर्क्यामह इति सम्बन्धो  
ज्ञेयः ॥ यद्वा नतो य इधो गजेन्द्रस्तस्य वम् अमृतं मोक्षो  
यस्मात्तादशस्येत्यग्रे पूर्ववत् । तथाच पशुजातीयस्यापि नति-  
मात्रेण भवनिवारकस्य भवोऽसम्भावित इति तस्य हेतुं तं  
तर्क्यामह इति भावः । नौकारहिता वा संस्तुतिस्तस्यां सत्यां  
सर्वप्रेरणं तव भवस्य कारणम् । यद्यप्यत्र प्रमाणं नास्ति, यथा-  
र्थद्रष्टुरास्याभावात् । अद्यापि त्वयाऽप्यनुकृत्वात् । अतः स्वय-  
मेव तर्क्यामहे । वस्तुतस्तु लीलापि भवति, न वेति सन्देह  
एवं । ननु सर्वस्यापि जीवस्य मदंशस्य यथा भवस्तथा ममापी-  
ति कथमभवस्येत्युच्यते? । तत्राह ॥ भवो निरोध इति ॥ सर्व-  
स्यापि प्राणिन उत्पत्तिस्थितिप्रलया अविद्ययो देहाद्यध्या-  
सेन भवन्ति । स्वतो जीवानां जन्माभावात् । तदपि त्वयि सति  
भवति । अन्यथा निराधारे जगत्युत्पत्तिर्न स्यात् । जगतउत्पत्त्या-  
दि तत्रापि त्वयुदासीने न भवति, अनित्ये न भवति, असम-  
वायित्वे न भवति । आधारसमवाययोरवश्यापेक्षणात् । तव

चोत्पत्तौ जगतोऽनादित्वं भज्येत् । अलीकत्वं च स्यात् । यथा  
तव भव आकस्मिकः, एवमेव जगतोऽपि भवेत् । अतः, अभवे  
आश्रयरूपे आत्मरूपे सत्येव जीवानामुत्पत्त्यादिर्भवेत् ॥ ३८ ॥

एवं भगवतो लीलया प्रादुर्भावः । स्वरूपनिमित्ताङ्गानं वा  
अन्यथा सर्वमेव जगन्न स्यादिति । आनन्दाविर्भावो भगवान्नि-  
रूपितः । स एव साधनमित्याह—

मत्स्याश्वकच्छपनृसिंहवराहहंस-

राजन्यविप्रविबुधेषु कृतावतारः ॥

त्वं पासि नस्त्रिभुवनं च तथाऽधुनेश

भारं भुवो हर यदृत्तम् वन्दनं ते ॥ ३९ ॥

मत्स्याश्वेति ॥ यथा पूर्वं नवावतारा जाता एवमयमपि  
दशमः । त्रयो जलजाः ३, त्रयो वनजाः ३, त्रयो लोकजाः ३ ।  
मत्स्याश्वकच्छपनृसिंहवराहहंसाः, राजन्यविप्रविबुधाश्च तमोरजः-  
सत्त्वसमानाऽऽकृतयः । अश्वो हयग्रीवः । अश्वोऽपि जलजो,  
हयग्रीवोऽपि जलजः । नृसिंहः काष्ठजत्वाद्वनजः । वराह आरण्य-  
प्रकृतिक इति, अक्षजोऽपि बहिर्वार्युस्थानत्वादारण्यः । राजन्यो  
रघुनाथः । विप्रः परशुरामः । विबुधो वामनः । तरतमभावात्  
त्रित्वम् । मत्स्यादश्व उत्तमः । अश्वादपि कूर्मः । वास्तव्यत्वा-  
त् । नृसिंहाद्वराहः । भूम्युद्धारकहिरण्याक्षमारकत्वात् । ततोऽपि  
ज्ञानप्रदो हंसो महान् । क्षत्रियब्राह्मणदेवेषु तरतमभावः स्पष्टः ।  
एर्भिनवविधैर्नवविधा अपि रक्षिताः । इदानीमेकेनैव नवविधा  
रक्षणीयाः । अयमेव भगवान् तत्त्वात्यनुकाररूपेष्ववतारं  
कृत्वा पाति । अधुना ततोऽप्यधिकं विज्ञापयन्ति । त्वमेतेषु  
पूर्वं कृतावतारो नोऽस्मान् त्रिभुवनं चकाराद्भर्मादिकमपि पासि।  
तथा अधुना, हे ईश सर्वसामर्थ्यरूपेणावतीर्णस्तथा पूर्वोक्तत्रयं

देवत्रैलोक्यधर्मरक्षाभूमेर्भारनिराकरणं चाधिकम् । अस्यापि  
लोके व्यवहारः ॥ यदूत्तमेति ॥ प्रत्युपकारस्तेवन्दनम् ॥ नमस्कार  
एव प्रत्युपकार इत्यर्थः ॥

एतान्येव भगवतो दशरूपाणि सर्वपुरुषार्थसाधकानि । अत्र दृष्टान्त-  
त्वेन मत्स्याद्युक्तेरयंभावः । भूभारभूतासुरराजन्यहननार्थवतारः ।  
एवं सति तैः सह युद्धं सम्भाव्यते । तच्च स्नेहातिशयेन भक्तैः  
सोद्गमशक्यम् । अतो, रूपं चेदं पौरुषं, जन्म ते मध्यसावित्या-  
दिना देवकीवद् ब्रह्मादयो माहात्म्यज्ञानवन्तोऽपि भक्तत्वेन  
भूभारहरणे प्रकारविशेषं प्रार्थयन्ति । यावत् स्वस्यैश्वर्याद्यप्राक-  
व्येन निगृदत्वेनान्यतो वा शत्रुहननं भवति तावन्न स्वयं युद्धं  
कार्यमिति । तत्र प्रलयाद्यौ सत्यव्रतादिभक्ता रक्षणीयाः । एवं  
सति पुरुषादिरूपेण रक्षणे क्रियमाणे लोकरीत्या क्लेशमकरा-  
दिभयसम्भावनया स्नेहेन भक्तानां क्लेशः स्यादिति तदभावाय  
येन रूपेण जलसञ्चारः सुखावहस्तद्रूपं जगति हीनजातीयमपि  
मात्स्यमङ्गीकृत्य रक्षितवांस्तथाऽधुनोक्तरीत्येति प्रार्थना । अत एव  
स्वैश्वर्यादिविरुद्धमपि याचकत्वमङ्गीकृत्य भीमेन जरासन्धं मारित-  
वान् तु स्वयम् । हयग्रीवो ब्रह्मणः सत्रे प्रादुर्भूतः सन्नसुरहनन-  
वेदरक्षादिकं कृतवान् । इहापि राजसूये प्रकटो ब्राह्मणसंमाननेन  
मर्यादां स्थापयित्वा वेदविरुद्धवादिनं चैद्यमनायासेन मारित-  
वान् । कच्छपस्तु, मेनेऽङ्गकण्डूयनमित्यादिवाक्यैः सुखसाधन-  
त्वेनैव मन्दरं दधार । तद्विहाऽपि वीर्यवलाभिक्यजवाहुकण्डू-  
शान्त्यर्थमेव युद्धं कार्यं, न तु प्रतिभटोपस्थितिमात्रतः । तदा  
त्वन्य एव प्रेरणीय इति प्रार्थना । अत एव यत्र युद्धं कृतं तत्र  
तथैव कृतमिति झेयं, क्रीडार्थं मृगयावत् । अत एव विक्रीडितं  
तज्जगदीशयोः परमिति वचनम् । यथा अमृतदानार्थमेव मन्द-

धारणं, तथेहापि स्वस्वरूपाऽमृतदानार्थमेव गोवर्जनोद्धरणम् । तेन रक्षां च कृतवान् । नृसिंहस्तु भक्तपितरमपि पूर्वभक्तमपि भक्तरक्षार्थमकस्मात्पादुर्भूय मारितवान् । लक्ष्म्यादीनामप्यगम्यो दैत्यत्वेऽपि भक्तमात्रगम्य इत्यपि ज्ञापितवान् । इहापि पाण्डव-रक्षार्थं तत्पितामहादीन् भक्तानप्यासुरावेशिनो मारितवान्, तथैव कंसादीनपि । वनवासे पार्थरक्षार्थमकस्मादाविर्भूय शिष्टशाकान्वं भक्षयित्वा सर्वे समाहितवान् । वराहस्तु यदुद्धारार्थं प्रवृत्तस्तत्रैतादक्षपक्षपातवान् येन तन्मात्रविशेषगुणग्राहकेन्द्रियस्यैवाधिष्ठाने प्रकटोऽभवन्तु तु नृसिंहादिवत् । इहापि पाण्डव-रक्षार्थमागच्छस्तन्मात्रगुणग्राहिविदुरगेह एव स्थितोऽभवन्त त्व-अन्यत्र । तथा व्रजस्थानुद्धर्तुं तन्मात्रसम्बन्धिनि स्थले स्वयमाविर्भूय तथा कृतवान्, न त्वन्यत्र स्थितः । एवमेव वैदर्भ्युद्धारं कुर्वन् हिरण्याक्षवन्मध्येयमार्गं प्रतिबन्धकर्तारं रुक्मिणमुपेत्यैव स्वकार्यं कृतवान्न तु तदैव हतवान्त्रे च तथा कृतवान् । हंसस्तु तत्त्वमुपादिश्य ब्रह्मादिविषादहन्ता । इहापि वेदमर्यादा-विरोधिगुरुवधादेविमुखस्य तच्चिन्ताविषादं तत्त्वोपदेशेन हृतवान् । अन्यथा भूभारहरणं, न स्यात् । राजन्यस्तु मज्जनसाधनं तारकं कृत्वैकभक्तार्थमनेकान् दैत्यावधीत् । तथेहापि भूनिमित्तमनेके मारणीयाः । एतेनैकस्या भुवो निमित्तमनेकान् कथं वधिष्य इति शङ्खाऽपास्ता । द्रेषादिभावस्यापि तारंकल्पं स्पष्टम् । विप्रस्तु ब्रह्म-दृक्तिरपि घोरं क्षात्रमूरीकृत्यअसुरराजन्यानवधीत् । इहापि ब्रह्मत्वेन समत्वेऽपि दैत्यवधः कार्यएव । विबुधस्तु मातृप्रार्थनया-ऽविर्भूय ब्रह्माद्यशक्यं त्रिभुवनहरणं वाज्ञात्रेण कृतवान् । एव-पत्र वृक्षासुरवधे स्पष्टम् । देवकीप्रार्थनयाविर्भूय ब्रह्मादिदुरापं स्वानन्दं यदुभ्यो दत्तवान् राज्यलिप्सुं कंसं मारयित्वोग्रसेनाय

राज्यं दत्तवान् तु स्वयं गृहीतवानिति ॥ ३९ ॥ ४४ ॥ ४५ ॥

एवं नमस्कारान्तं भगवान् स्तुतः, कंसादिवधस्त्वप्रयोजकः,  
तस्मान् विशेषेण गणितः । प्रसङ्गात्तचरित्रं फलरूपं निरूपयन्  
देवकीसान्त्वनमप्याह—

दिष्ट्याम्ब ते कुक्षिगतः परः पुमान्  
अंशेन साक्षाद् भगवान् भवाय नः ॥  
मा भूद् भयं भोजपतेर्मुमूषो-  
गोसा यदूनां भविता तवात्मजः ॥ ४० ॥

दिष्ट्याम्बेति ॥ हे अम्ब मातः । सर्वात्मकस्य भगवतो माता  
मातैव । नृसिंहादिवदक्स्मादेवाविर्भावो युक्तः । यत्ते कुक्षिं गत  
एतद् दिष्ट्या ॥ उक्तमर्थमुपपादयितुमाह ॥ परः पुमानिति ॥  
पुरुषोत्तम इत्यर्थः । अंशेन तव कुक्षयेकदेशेन प्रद्युम्नांशेन पुत्रो  
वा । साक्षात्तद्गवानिति ज्ञानक्रियांशब्दावृत्यर्थम् । तवोदरे त्वदर्थं  
नागतः, किन्तु भवाय नोऽस्माकमेवोद्भवाय तव कुक्षिं गतः ।  
तर्हि मम का यतिरितिचेत्तत्राह । तव भयं मा भूम भविष्यति ।  
आशंसायां पथमार्थे, छन्दसि लुड्लुड्लिट इति लड्ठर्थे लुड्ह ।  
माडि लुड्जिति सूत्रादपि तथा ॥ भोजपतेः कंसात् ॥ स हि  
वचनैनेव भीषयति । न तु क्रियां कर्तुं शक्तः । वचनं च तस्य  
उपेक्ष्यम् । यतोऽयं मुमूषुः । मुमूषुणां विळवा गिरो भवन्ति ।  
ननु वचनमात्रेणैव कथं भयनिवृत्तिस्तत्राह ॥ गोसा यदूनां भविता  
तवाऽत्मज इति ॥ तव रक्षायां कः सन्देहः । यदूनां सर्वेषा-  
मेव तवात्मजो गोसा भविष्यति । अनेन स्वरूपकार्यमानुषाङ्गिकं  
च कार्यमुक्तम् ॥ ४० ॥

उपसंहरति—

श्रीशुक उवाच ॥

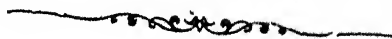
इत्यभिष्ठूय पुरुषं यद्रूपमानिदं यथा ॥

ब्रह्मेशानौ पुरोधाय देवाः प्रति ययुर्दिवम् ॥ ४१ ॥

इति श्रीभागवते महापुराणे दशमस्कन्धे  
द्वितीयोऽध्यायः ॥ १० ॥ २ ॥

इतीति ॥ पुरुषमिति ॥ स्वतन्त्रतया सर्वकार्यकर्तृत्वमुक्तम् ।  
यद्रूपं पूर्वं स्तोत्रे यादृशं रूपं निरूपितम् । अनिदं यथैतदुक्तं तथा  
च न भवति । दैत्यानामपि मुक्तिदानेन हितकर्तृत्वात् । इद-  
मेवं भवदपि तथा न भवति । प्रकारभेदेन सर्वमेव सत्यं सर्व-  
मसत्यमित्यर्थः । ब्रह्मेशानौ कथञ्चिदत्रैव स्थास्यत इति शङ्खया  
तौ पुरोधायाग्रे कृत्वा देवा दिवं प्रति ययुः । प्रति दिवमिति ॥  
एकार्विशतिः स्वर्गाः शतं स्वर्गर्थेति मतिभेदेन स्वस्वस्वर्गे स स  
देवो गत इत्यर्थः ॥ ययुरिति ॥ मध्ये दैत्यकृतो विघ्नः कोऽपि न  
जात इति, या प्रापण इति धातुना सूचितम् ॥ ४१ ॥

इति श्रीभागवतसुबोधिन्यां श्रीमद्भूमदीक्षिताविरचितायां  
दशमस्कन्धविवरणेद्वितीयोऽध्यायविवरणम् ॥ २ ॥



### श्रीशुक उवाच ॥

अथ सर्वगुणोपेतः कालः परमशोभनः ॥

यस्येवाजनजन्मक्षर्णे शान्तर्क्षयग्रहतारकम् ॥ १ ॥

जननं वर्णनं स्तोत्रे सान्त्वनं गमनं तथा \* पद्मिधो  
भगवानत्र तृतीये विनिरूप्यते ॥ रूपान्तरस्वीकरणमध्यायार्थ  
इहोदितः \* प्रतीयमानो भगवानिति पद्मिध उच्यते ॥ अष्टभिश्च  
चतुर्भिर्वै दशभिश्चाष्टभिस्तथा \* चतुर्दशभिरष्टाभिः पद्मर्थाः क्रमतो-  
ऽत्र हि ॥ ऐश्वर्यमष्टधा यस्मादद्वयमात्रा हरौ परा \* सार्दाष्टभि-  
रतः प्रोक्तमैश्वर्यं सर्वमङ्गलम् ॥ अधिकारिणि काले वै अनन्ता

अधिकारिणि काल इति ॥ दक्षिणायनकृष्णपंक्षपनिशीथादिदोषेषु  
सर्वकर्मणि निनिदितेषु सत्सु सर्वगुणोपेतत्वोक्तिमूलेऽनुपपत्रेत्याशङ्क्य  
तत्त्वात्पर्यमाहुः ॥ अधिकारिणीत्यादिना ॥ तथाप्याधिकं तत्रानुप्रविष्टं,  
न तु तद्वानिरिति न्यायेनोक्तदोषानिवृत्तिस्तदवस्थैवेतिचेत् ॥ अत्र  
वदामः ॥ नात्र पूर्वोक्ताधिभौतिककाले प्रादुर्भाव उच्यते, किन्तवधुनै-  
व लीलाविर्भावारम्भ इति लीलाकालो योऽप्रे भगवदात्मकत्वेन  
वाच्यः स प्रादुर्भूत इति । एवमेव देशादिरपि । अत एवाथशब्दो  
पिण्डप्रक्रमार्थक उक्तः । आधिभौतिकस्य तस्य जन्मनिमित्तत्वाभा-  
वाद् भौतिकस्याधिष्ठानत्वेऽपि यथा वरदेयरात्रीणां तदा दिवापि  
प्रकटनं कृतमिति तद्रात्रीणां दिवारूपत्वमपीति न वक्तुं शक्यम् ।  
तथास्याधिभौतिकतदूपत्वं न वक्तुं शक्यम् । एतज्ञापनायैव शुकै-  
स्तथोक्तम् । अन्यथा प्रकटे त्वदुक्तदूषणे सत्येवं न वदेत् । यद्यप्या-  
धिभौतिक उत्तरायणत्वादिविशिष्टेऽप्येतत्प्रकटनं सम्भवति । तथा-  
पि यदेतादृशे तस्मिस्तथा करणं तन्मार्यादामार्गात् पुष्टिमार्गो-  
ऽतिविलक्षणो वलिषुश्चेति ज्ञापनायेति जानीमः । अत एव सर्वदेवता-  
सान्निध्यप्रयुक्तसर्वगुणोपेतत्वव्यावृत्यर्थं तद्वमनान्तरं भिन्नप्रक्रमेण  
इदमुक्तम् । असङ्गोचात् सर्वशब्देनैश्वर्यादिय उच्यन्ते । तेन भगव-  
दात्मकत्वमुक्तं भवति । तेन लीलाकालत्वमायाति ॥

भगवद्गुणः \* खण्डशस्तेऽवयवशः सर्वेषां फलबोधकाः ॥ मूले  
 समागते कालः स्वकीयान् सकलान् गुणान् \* हरौ प्रदर्शना-  
 ऽर्थाय प्रकटीकृतवान् यथा ॥ देशोऽपि त्रिविधश्चैव भूतान्यपि  
 तथैव च \* तत्रत्या ये विदुस्तेऽपि ज्ञापनार्थं गुणान् स्वकान् \*  
 प्रकटीकृतवन्तो वै दोषनाशपुरःसरम् ॥ एवं पूर्वाध्याये भगवत्  
 उद्यममुक्ता सर्वेषां त्रिविधदुःखदूरीकरणाय रूपान्तरस्वीकरण-  
 मुच्यते । अत आदौ रूपं वक्तव्यम् । अन्यथा रूपान्तरत्वं न  
 स्यात् । तस्य च प्राकद्वये यद्यधिकारिणां नैमित्तिकगुणप्राकद्वयं  
 सर्वं नोच्येत्, तदा प्राकद्वयमपि जननापरपर्यायं स्यात् । न  
 हेकस्य जनने सर्वे गुणाः प्रकटीभवन्ति महताम् अन्येषां च ।  
 जनकयोर्वा यदि स्तोत्रं नोच्येत् तादृशमेव जनितमिति तयोर्बुद्धिः  
 स्यात् । रूपस्य प्रदर्शनमात्रप्रयोजनव्यावृत्त्यर्थं स्वरूपकथनमपि  
 वक्तव्यम् । अन्यथा आश्र्वयमात्रत्वेन निदानाज्ञानात् सन्देह  
 एव तिष्ठेत् । रूपान्तरेण कार्यं न भवतीति गमनमावश्यकम् ।  
 रूपान्तराभावे सर्वमुकिरेव स्यात् । लीलाया रसालता च न  
 स्यात् । अलौकिकं लोकाद् दुर्बलमिति ज्ञापयितुं द्वैऽप्यलौकिके  
 जनकयोर्भयवर्णनम् । प्रथममष्टश्वर्ययुक्तमाविर्भावमाह । यदैव ते  
 स्तुत्वा गताः, अथ तदनन्तरमेव भगवानाविर्भूत इति सम्बन्धः ।  
 तदैव सर्वगुणोपेतः कालो जातः । यावन्तो गुणाः काले स्थापि-  
 तास्ते सर्वे प्रकटीभूता भगवज्ञापनार्थमित्यर्थः । अत एव परम-  
 शोभनो जातः । परमस्यापि भगवतः पूर्णगुणस्य शोभाजन-  
 कः । कालावयवरूपाणि यानि नक्षत्राणि तेष्वपि केवल-  
 गुणाधारभूता रोहिण्येव । भगवता हि स्वगुणप्राकद्व्यार्थमेव  
 ब्रह्मा उत्पादितः । स तु विकारान् दूरीकृत्य गुणानेव प्रकटयितुं  
 तन्नक्षत्रं शृणीतवान् । अत एवाजनस्य जन्मरहितस्य पुत्रोऽपि

जन्मरहित एवेति ज्ञापयितुम् अजनाजन्म यस्य तस्य नक्षत्र-  
मित्युक्तम् । ततो वै ते सर्वान् रोहान् रोहन् तद्रोहिष्ये रोहिणित्व-  
मिति श्रुतेः । तर्हेवाजन्मर्क्षं जातं, तदैव सर्वगुणोपेतः कालो जात  
इति सम्बन्धः । अनेन नक्षत्रारम्भे जन्मेतिसूचितम् । तस्य नक्षत्रस्य  
सर्वेषां सहायवर्त्तिनामानुगुण्यमाह ॥ शान्तर्क्षग्रहतारकमिति ॥  
शान्तान्यन्यानि क्रक्षाणि ग्रहास्ताराश्च यस्य । अश्विन्यादीनि  
नक्षत्राणि, आदित्यादयो ग्रहाः, अन्यानि च नक्षत्राणि ताराः ।  
यद्यपि तेषां ज्योतिःशास्त्रे फलं नोक्तं, तथाप्यस्तीति शान्तत्व-  
मुक्तम् । अनेन स्वाभाविका आनुषङ्गिकाश्च गुणा निर्दोषाः  
कालगता निरूपिताः ॥ १ ॥

देशहितिविधः । अधःउपरि, परितश्चेति । तत्र परितो दिशः  
उपरि द्यौरथो भूमिः । त्रयाणां दोषाभावपूर्वकं गुणा उच्यन्ते ।  
तत्र दिशो देवतात्मिका भूतात्मिकाश्च भवन्ति । तत्र मेघादीनां  
दूरदर्शनलक्षणप्रसादो दिशां भवति । देवताप्रसादस्तु सर्व-  
साधकः । अतो ज्ञानं सर्वमेव च फलं सिद्ध्यत्विति उभयविध-  
दिशां प्रसाद उच्यते—

दिशः प्रसेदुर्गगनं निर्मलोङ्गणोदयम् ॥

मही मङ्गलभूयिष्ठपुरग्रामव्रजाकरा ॥ २ ॥

दिशः प्रसेदुरिति ॥ निर्मला उङ्गणा यत्र । वर्षा-  
काले मेघाः सहजाः । तैः कृत्वोङ्गणानां प्रकाशो न  
दृश्यते इति नैर्मल्यमुच्यते ॥ उदयेति ॥ उदयकालेऽपि मेघाना-  
मभाव उदयो दर्शनमेव वा ॥ मही भूर्मिर्ङ्गलभूयिष्ठा ॥ सर्वत्रैव  
विवाहपुत्रजन्माद्युत्सवास्तस्मिन् समयेऽजायन्त इति ॥ पुरं नगरं  
ग्रामाः साधारणाः । व्रजो गवां स्थानम् । आकरा रत्नाद्युत्पत्ति-  
स्थानानि । सर्वाण्येव मङ्गलभूयिष्ठानि यस्याम् ॥ २ ॥

एवं देशकालयोर्गुणानुका भौतिकानां तत्तद्भूतप्रधानानां  
गुणानाह । तत्र प्रथमप्रामाह—

नद्यः प्रसन्नसलिला हृदा जलरुहश्रियः ॥

द्विजालिकुलसन्नादस्तबका वनराजयः ॥ ३ ॥

नद्यः प्रसन्नसलिला इति ॥ यद्यप्यापो बहुविधा एकोन-  
विंशतिभेदास्तथाप्युभयविधा एव, स्थावरा वहन्त्यो वा । अत  
उभयानां गुणा उच्यन्ते । नदीषु कालवशात् पङ्किलं जलं  
भवति । आधिदैविककालवशात् कालनियन्तुर्भैरगवद्वशादा स  
निवर्त्तते । अतः कालनियन्तरि भगवति समागते नद्यः प्रसन्नं  
सलिलं यासां तादृश्यो जाताः । दोषनिवृत्तिपूर्वकः स्वाभाविक-  
गुण उक्तः । हृदाः स्थावराः । जलरुहाणां कमलानां श्रीर्येषु  
जलस्य योऽयं सारांशः स कमलादिः । अतोऽसाधारणा गुणा  
अनेनोक्ताः । भूर्मेर्गुणात् वक्तुं गन्धस्तस्या मुख्यो गुण इति ।  
स च पुष्पादिषु प्रसिद्ध इति गन्धरसकार्यकथनपूर्वकं पुष्पादि-  
सम्पत्तियुक्तं वनरूपां भूमिमाह ॥ द्विजालीति ॥ द्विजाः पाक्षिणः ।  
अलयो भ्रमराः । उभयेषां कुलानि । तेषां संनादयुक्ताः स्तबकाः  
पुष्पगुच्छा यासां तादृश्यो वनराजयो वनपङ्क्यो जाताः ॥ ३ ॥

ववौ वायुः सुखस्पर्शः पुण्यगन्धवहः शुचिः ॥

अग्रयश्च द्विजातीनां शान्तास्तत्र समिन्धत ॥ ४ ॥

ववौ वायुरिति ॥ सुखस्पर्शो वायोर्गुणः, गन्धं च भूमे-  
र्वहतीति शुभकार्यं पुण्यं गन्धं वहतीति पुण्यगन्धवहः शुचि-  
र्गज्ञादिजलसम्बन्धी, दोषरहितो वा, यो वा वायुः शुभसूचकः  
स शुचिः । अग्नयो लौकिका वैदिकाश्च ॥ द्विजातीनामिति ॥  
निषिद्धेतरः । तत्राप्यशुभकार्यस्थव्याघृत्यर्थं शान्तास्तस्मिन् समये  
समिन्धत सम्यग् दीप्ता जाताः । तस्मिन् समये शुभा अग्नयः

पिहिता अपि प्रज्वलिता जाता इत्यर्थः ॥ ४ ॥

मनांस्यासन् प्रसन्नानि साधूनामसुरद्गुहाम् ॥

जायमानेऽजने तस्मिन् नेदुर्दुर्दुभयो दिवि ॥ ५ ॥

सान्त्विकाहङ्कारकार्यं मन इति भौतिकगुणसमये मनसोऽपि  
गुणा उच्चन्ते । यदा सत्त्वमारुदं भवति तदा मनांसि प्रसन्नानि  
भवन्ति । मनसो दैत्यसम्बान्धित्वमपि वर्तीत इति तन्निवृत्त्यर्थं  
साधूनामित्युक्तम् । इदं साधुपदं दैत्यव्यतिरिक्तमात्रपरमिति  
ज्ञापयितुमसुरद्गुहामित्युक्तम् । साधुपदं च व्यवहारे सन्मार्गवर्ती-  
त्वाय । इयं व्यवस्था स्थूलकालेऽपीति । निकटकाले विशेष-  
माह ॥ जायमानेऽजन इति ॥ अजने जायमाने दिवि दुन्दुभयो  
नेदुः ॥ तस्मिन्निति ॥ तन्निकटे यथा वसुदेवादयः शृण्वन्ति ।  
आकाशस्य गुणा नृत्यवादित्राणि दुन्दुभिर्मङ्गलवाद्यम् । स्वयमेव  
नेदुर्न तु कैश्चिद् वादिताः ॥ ५ ॥

जगुः किन्नरगन्धर्वास्तुष्टुवुः सिद्धचारणाः ॥

विद्याधर्यश्च ननृतुरप्सरोभिः समं मुदा ॥ ६ ॥

किन्नरगन्धर्वा आपि स्वत एवोळ्लसितहृदया जगुः । अङ्गा-  
त्वैवेति ज्ञातव्यम् । अन्यथा माहात्म्यप्रतिपादकं न स्यात् ।  
सिद्धाश्चारणाश्च तुष्टुवुः । अकस्मादेव स्तोत्रं तत्काले कृतवन्तः ।  
ते हि वैतालिकप्रायाः । विद्याधरा नर्तकाः, चकाराद्विद्याधर्यश्च  
ननृतुः । अप्सरोभिः सममित्यानन्दावेशेनैव नृत्यं, न तु शास्त्रीय-  
म् । मुदा आनन्देन न केनचित् प्रेरिताः । स्वत एवानन्दा-  
ऽस्त्रिभूता अकस्मात्तस्मिन् समये स्त्रियः पुरुषाश्च ननृतुः । अनेन  
ये केचन यस्यां विद्यायां रतास्ते अकस्मान्मुदा तत्तत्कार्यं कृत-  
वन्त इत्यर्थः ॥ ६ ॥

सुसुचुर्सुनयो देवाः सुमनांसि मुदान्विताः ॥  
मन्दं मन्दं जलधरा जगर्जुरनुसागरम् ॥ ७ ॥

अथ च मुनयः सुष्टु निर्दुष्टानि मनांसि पुरुषोत्तमसम्ब-  
न्धाभावात् समाधितो निष्कास्य तदाविर्भावस्थले सुमुचुर्वृषु-  
रित्यर्थः । देवास्तु पुष्पाणीत्यर्थः । अत एव पुष्पादिपदानि  
विहायोभयार्थकत्वात् सुमनःपदमुक्तम् । सुमनस इति स्त्रीलिङ्ग-  
प्रयोगभावश्च । पुष्पवाचकस्यैव स्त्रीलिङ्गनिर्देशात् । अन्यथा  
श्रुति स्थितानां मुनीनां नभासि स्थितैर्देवैः सह वृष्टिकर्त्तव्यं कथ-  
मुपपद्येत । मनसः पुष्पतया कथनमुज्ज्वलत्वसंकोचविकासादि-  
धर्मवच्चादविरुद्धम् ॥ मुदान्विताइति, तत्रानन्दावेशलक्षणमकरन्द-  
सम्पत्तिः सूचिता । तदा सुमनोवृष्ट्यपेक्षया जलवृष्टिरूपा नाइशुता  
चेति मत्वा मेघा न वृषुः, किन्तु तच गर्जितं नास्तीति  
तावत्कार्यं कृतवन्त इत्याह ॥ मन्दं मन्दं जलधरा जगर्जुरिति ॥  
मेघानामुच्चैर्गज्ञनं पूर्वोक्तवाद्यगीतादिश्रवणप्रतिवन्धकतां भजती-  
ति तदभावाय मन्दं मन्दमित्युक्तम् । अन्यथा तद्वैयर्थ्यापत्तेः ।  
तथाच युगपञ्जायमानान्यपि वाद्यगीतगर्जितान्यन्योऽन्यमित्रि-  
तानि सर्वैरश्रूयन्तेति भावः । किञ्च, जगर्जुरेव, न तु वृषुः ।  
यतो जलधरा, न तु जलमुचः । अत्राऽयमाशयः । मेघास्तु  
भगवत्प्रकट्यात् पूर्वं लोके नीलरूपमश्लाद्यं मत्वा स्वस्य तादृश-  
त्वेन तदभावाय जलमुचो जाताः । इदानीं स्वसारूप्यमङ्गीकृत्य  
भगवान् प्रकट इति कवयोऽग्रे स्वस्योपमां दास्यान्ति, तेन स्वजन्म-  
सारफल्यं भविष्यतीति हर्षवशादात्पनो नीलरूपस्यैवाभीष्टत्वेन  
तदेतुभूतं च जलधारणम् । अन्यथा शुभ्रता स्थादतो जलधरा  
जाताः । यद्यपि मरकतेन्दीकरादीनपरिपि सारूप्यमास्ति, तथा-  
पि स्वस्य विद्युत्सहभावात् कामिनीतनुकरकलङ्घणदशा-

यां द्वैरुप्येऽपि साहश्यमधिकमिति च जलधरपदेन सूचितम् । सजलमेघानामेव तडितसहभावदर्शनात् । अपि च, समुद्रः स्व-गाम्भीर्यगुणं प्रभुरङ्गीकृतवानिति गर्वेण गर्जति । तस्य तं गर्व-मपहन्तुं धर्मपेक्षया स्वरूपसाहश्यं स्वस्याधिकमिति ज्ञापयितु-मनुसागरमित्युक्तम् । देवा ज्ञात्वैव पुष्पवृष्टें सुमुचुः, मुनयश्च । शब्दबला मुनयः । अर्थबला देवाः । उभये प्रामाणिकाः स्व-सेवामभिङ्गतां च ज्ञापयितुं शुभसूचनार्थं सुमनांसि पुष्पाणि हर्षेण अन्विता मुमुचुः । सर्वथा मेघानामभावे विपरीतः कालधर्मो-ऽशुभकर इति तेषामपि कार्यमाह ॥ जलधरा मन्दं मन्दं सागर-निकटे जगर्ज्जुः ॥ ७ ॥ \* ॥ एवं देशकालयोस्तत्रत्यानाम् क्रितोश्च गुणानुकृत्वा रात्र्या स्तन्मुदूर्तस्य च गुणानाह—

निशीथे तमउद्भूते जायमाने जनार्दने ॥  
देवक्यां विष्णुरूपिण्यां विष्णुः सर्वगुहाशायः ॥  
आविरासीद्यथा प्राच्यां दिशन्दुरिव पुष्कलः ॥८॥

निशीथ इति ॥ अर्द्धरात्रं निशीथं पञ्चत्वारिंशतपद-चत्वारिंशद्विकाद्यम् । तस्य दोषाभावः, तमउद्भूत इति ॥ तम उद्भूतम् उर्ध्वं भूतं निवृत्तं यस्मिन् । यो हि निर्गच्छति स ऊर्ध्वो भवति । जायमाने जनार्दने सतीति गुणा उक्ताः । या-वता गुणेन जनानामविद्यामईयतीति सर्वाविद्यानाशकः प्रादु-र्भवति तादशगुणवान् निशीथ इत्यर्थः । भगवज्जननस्य मूल-भूतगुणानां प्राकव्ये भौतिकानां च प्राकव्ये निमित्तत्वं वक्तुं जायमाने अजन इति मध्ये निरूपितम् । अजनत्वान्न काल-निमित्तत्वं, किन्तु कालस्य तादशगुणवत्त्वे अजन एव निमित्तम् । अन्ते च पुनर्जीयमाने जनार्दन इति सर्वाविद्यानाशनार्थं प्रादु-

भवि सर्वगता गुणाः प्रकटीभवन्तीति प्रकटीभावे हेतुरुक्तः । एवं सन्दर्भे भगवतोऽवतारत्रयमप्युक्तम् । सर्वधर्मसंरक्षकोऽनिरुद्धः, सर्वसुक्तिदाता अज्ञाननिष्टिद्वारा सङ्खरणो, देवक्यां प्रद्युम्नो, नन्दगृहे वासुदेव इति सर्वरूपेणाप्याविभूतो भगवानित्युक्तम् । निमित्तत्वं च भगवत एव दोषाभावे गुणप्राकव्येच । ननु तादृशोऽपि कालः सहजः कञ्चिदस्तीति एकमेव चेन्निमित्तमुच्येत तस्मिन् समयेऽन्योऽप्युत्पन्नो भगवत्सहशः स्यात् । अतो भगवत्प्रादुर्भाव एव गुणप्राकव्ये निमित्तं, भगवत्प्रादुर्भावार्थमेव गुणप्राकव्यं चेति निष्पितम् । एवं सर्वाशो भगवान् प्रादुर्भूत इत्याह ॥ देवक्यामिति ॥ देवक्यां विष्णुः प्रादुरासीत् । देवानां समूहो देवकी । सम्पूर्णे देवसमूहे पूर्णसत्त्वं भवति । तच्च सत्त्वं भगवदाविर्भावे आधारत्वेन निमित्तं भवति । यथा अग्नावरणिः । न केवल-मव्यापाराविष्टा निमित्तमरणिरपि भवतीति मथनस्थानीयं किञ्चिन्निरूपणीयम् । तदाह ॥ विष्णुरूपिण्यामिति ॥ विष्णो रूपम् अस्यामस्तीति विष्णुरूपणी । भगवद्गूपमेव तत्र विद्यमानं भगव-नं प्रकटीकृतवन्न तु प्रयदः प्रसूतिवातादिर्वा तत्र निमित्तमिति तन्निराकरणार्थमुक्तमिदमेव रूपमिति सिद्धान्तः । देवक्यां विद्य-मान आधिदेविक इति केचित् । तदा विष्णुरूपायामित्यर्थे भवति । पाठान्तरेऽपि देवो विष्णुरेव विष्णुर्व्यापकः पुरुषोत्तमो यो वेदान्ते ब्रह्मशब्देनोच्यते । तस्य सर्वत्रैव विद्यमानत्वात् प्रादु-र्भावो भाक्त इत्याशङ्का सर्वव्यापकत्वेऽपि यः सर्वान्तरः सर्वा-न्तर्यामी सोऽन्तःस्थितो बहिरागत इति वक्तुं, सर्वेषां गुहा हृदयाकाशं तस्मिन्नासमन्ताच्छेतेऽधितिष्ठतीति गुहाशय इत्यु-क्तम् । अनेन सर्वेषां भजनार्थं स्वयं हृदि स्थित्वा तत्पराः कृता-र्था भविष्यन्तीति ज्ञापायितुं वेदांश्चकार । स इदानीभत्रैव प्रकटी-

भूत इति न पूर्वप्राक्रियाऽतः परमुपयुज्यते । किन्तव्यमेव वहिः सेव्य इति निरूपितम् । प्रादुरासीत् प्रादुर्भूतो जातः । अकस्मात् प्रकटः । अन्तरनुभूयमानो बहिर्दृष्टः । न तु कश्चन व्यापारो देवक्यास्तत्र जातो निमित्तभूतोऽपि ज्ञानं सावधानता वा । स सम्पूर्ण एवाऽनन्दमय इति निरूपयितुमाधारप्रकटीभूतयोर्दृष्टान्तमाह ॥ यथा प्राच्यां दिशीन्दुरिवेति ॥ सर्वोपास्या प्राची दिक् सर्वदेवतामयी । साप्यागमने मार्गमात्रं, न तु जनने । इन्दुरमृतमयः । इदि परमैश्वर्य इति परमैश्वर्ययुक्त आनन्दमयः । स प्राच्यां दिशि प्रथमं पूर्णएव दृश्यते, खण्डास्तु मध्ये प्रान्ते । उच्चैश्च खण्डोऽपि प्राच्यां दृश्यत इति तद्वावृत्यर्थमाह ॥ पुष्कल इति ॥ पूर्णः । पुष्कलशब्देन पुष्टोऽप्युक्तः । तेन निष्कलङ्को निरूपितः । कलङ्कस्यैव क्षयहेतुत्वात् । तथोक्तरीत्या प्राच्यां दिशि पुष्कल इन्दुरित्येको दृष्टान्तः । नन्वानकदुन्दुभेः पवीषु बहीषु सतीषु देवक्यामेवाविर्भावे को हेतुरिति शङ्कानिरासाय यथा प्राच्यां दिशि पुष्कल इन्दुरिति द्वितीयो दृष्टान्तः । अत्र प्राच्यादिपदानामावृत्तिर्भेया । एवं सति पूर्णेन्दुमाकव्यस्थानं प्राच्येव, तथा पूर्णशक्तेः पुरुषोत्तमस्य प्राकव्यस्थानं देवक्येवेति तथेत्यर्थः । अतः सर्वकलापूर्णो भगवान् सच्चिदानन्दविग्रहोऽकस्मादग्रे प्रादुर्भूत उपविष्टयोस्तयोर्देवकीवसुदेवयोः सतोः । अत एव तयोराश्चर्यवर्णनं च सङ्गच्छते ॥ दासीनां सर्वरक्षार्थं निमित्तीकृत्य तादशम् \* प्रादुर्भूतो मम स्वामी नैश्चिन्त्यं वाचि पूर्ववत् ॥ ८ ॥

---

नैश्चिन्त्यं वाचि पूर्ववदिति ॥ वाचि उपनिषद्गूपायामित्यर्थः । यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह, अदृश्यमग्राह्यं, न तत्र सुर्यो भाति न चन्द्रतारकं वेमा विद्युतो भान्ति कुतोऽयमग्निः, न चक्षुषा दृश्यते नोत वाचेत्यादिविरोधः प्राकव्यकथने आपतति । स च,

एवं भगवतः प्रादुर्भावैश्वर्येण निरूप्य वीर्यनिरूपणार्थं भगव-  
न्तमनुवर्णयति— श्रीशुक उचाच ॥

तमद्भुतं बालकम्बुजेक्षणं  
चतुर्भुजं शाङ्खगदाद्युदायुधम् ॥  
श्रीवत्सलक्ष्मं गलशोभिकौस्तुभं  
पीताम्बरं सान्द्रपयोदसौभगम् ॥ ९ ॥

तमद्भुतमिति द्वाभ्याम् ॥ अत्र निर्दृताः सर्वे श्रोतारो  
बहिः संवेदनरहिता जाता इति ज्ञापयितुं पुनः शुकोक्तिकथन-  
म् ॥ दशलीलानिरूप्योऽयं पुरुषो द्वादशात्मकः \* द्विगुणो  
भगवानत्र प्रादुर्भूत इतीर्थते ॥ सर्वेषां प्राणरूपश्च ऐहिकः पार-  
लौकिकः \* ज्ञानक्रियोभययुतो दशलीलाप्रवर्तकः ॥ सगुणां  
नवधाभक्तिं निर्गुणां च प्रवर्त्तयन् \* काण्डद्रव्यार्थं तनुते सोऽन्न  
द्वादशधा मतः ॥ सर्वप्रकाशकश्चैव कालात्मेन्द्रियनायकः \*  
आत्मा कार्यं च भूतानि अहंतच्चमुभौ त्रयः \* अक्षरं भगवांश्चेति  
द्वादशात्मा हरिः स्वयम् ॥ तत्र प्रथमं दशधा स्वरूपलक्षणानि

कश्चिद्दीरः प्रत्यगात्मानमैक्षत्, ततस्तु तं पद्यति निष्कलं ध्याय-  
मान इत्यादिश्चुतिभिर्भगवदिच्छया भगवान् दृश्य इन्द्रियसामर्थ्येना-  
उद्दश्य इति श्रुत्योस्तात्पर्यनिरूपणेन निरस्यत इति प्राकृत्यात् पूर्व-  
मविरोधो यथा तथा प्राकृत्यानन्तरमपीति न काचिच्चिन्तेत्यर्थः ॥

विशेषणसंख्यातात्पर्यं चदन्त आदश्लोकस्थविशेषणसंख्ययोः  
प्रत्येकसमुदायाभ्यां तात्पर्यमाहुः ॥ दशलीलेत्यादिना ॥ आद्यस्य  
तत्संख्याभिप्रायोऽयम् । द्वितीयेन पदेन समुदिततत्त्वात्पर्यमुक्तम् ॥  
द्विगुण इति ॥ मर्यादामर्यार्थमैश्वर्यादिकं भूभारहरणवेदर्धमविहित-  
भक्तिश्वानादिप्रवर्तकमेकम् । व्रह्मर्यादाया अप्युलङ्घनं, दैत्यानामपि  
मुक्तिश्वानमदेयस्वरूपाऽसृतदानादौ पुष्टिमार्गीयैश्वर्यादिकं हेतुः । एवं  
सत्युभयविधं प्रकटइति समुदिततत्त्वात्पर्यम् । एवमग्रेऽपि

वर्णयति ॥ तमिति ॥ तं प्रसिद्धं लोकवेदयोः । अतोऽस्मि लोके  
वेदे च प्राथितः पुरुषोत्तमः \* इति ॥ आश्रयभूतः सर्वमूलभूत-  
त्वात् सृष्टिरूप इति केचित् ॥ अद्भुतमिति ॥ अलौकिकमेव  
द्यद्भुतं, न तु लोकवेदसिद्धम् । इदं हि प्रमेयबलं प्रमाणा-  
दतिरिक्तम् । तदेव हि वीर्यं भवति यलौकिकैर्वैदिकैश्चानुलङ्घयम् ।  
आश्रये तदैव भवति । अनेन तद्रूपं दृष्टमेवोपपद्यते, न तु स्मर्तुं  
वर्णयितुं वा शक्यत इस्युक्तम् । एवं सर्वैर्वर्णयितुं शक्यमशक्यं  
चोक्तं पदद्वयेन ॥ बालकमिति ॥ बाले बाले को ब्रह्मा ब्रह्माण्ड-  
विग्रहो यस्य । अद्भुतश्च बालको न स्वरूपतो वक्तुं शक्यः ।  
बालानामपि कं सुखं यस्मादिति । बालः को ब्रह्मा यस्य । बल-  
सम्बन्धिनो ये बालास्तेषां कं शिरोभूतम् । एवमद्भुतपराक्रमत्वेन  
यशो निरूपितम् । अलौकिकशोभां निरूपयति ॥ अम्बुजेक्षणमि-  
ति ॥ अम्बुजतुल्ये कमलतुल्ये ईक्षणे यस्य । अम्बुजा वा लक्ष्मी-

---

श्यम् । भक्तानां दशप्राणादिरूपः । सर्वप्रकाशकः सूर्यो द्वादशात्मोति ।  
तथा लीलासम्बन्धिपदार्थीनामनन्यप्रकाश्यत्वालीलायाः कालातीत-  
त्वेन तदवच्छेदो न सम्भवतीति द्वादशमासात्मको लीलाधार-  
भूतो यः संवत्सरात्मकः कालस्तद्रूपोऽपि । तेनैकहायनस्त्रैमासिकः  
कुमार इत्याद्युक्तिर्न विरुद्धते लौकिकेन्द्रियाचिष्यत्वालीलायास्त-  
न्मध्यपातिभक्तानामेकादेशेन्द्रियरूपस्तश्चियामकश्चेति द्वादशात्मा ।  
आत्मपदेन जीवपरमात्मानाद्युच्येते । कार्यं महत्तत्त्वम् । भूतान्येक-  
विधानि । उभौ प्रकृतिपुरुषौ । त्रयो गुणाः । अन्यत् स्पष्टम् ॥ तेन  
लीलासम्बन्धिपदार्थसृष्टिरेतत्स्वरूपातिमैवेति फलितम् । एवं ता-  
त्पर्यनिरूपणेऽपीदमेव मूलम् । अन्यथा प्राकृतसम्बन्धे ब्रह्मत्वानुप-  
पत्तिरिति ॥

न तु लोकवेदसिद्धमिति ॥ यद्यपि साकारत्वेन वेदे सिद्धं, तथापि  
याहरूपं प्रकटमधुना तत् तथैवेति तदभिप्रायेणेदमुक्तम् । तेन पूर्वेण  
न विरोधः ॥

रीक्षणे यस्य । अम्बुजौ वा सूर्यचन्द्रमसारीक्षणे यस्य । अम्बुजे  
वा पञ्चामिविद्या साधितरूपवति ईक्षणं ज्ञानं यस्य । अम्बु-  
जाया इः कामस्तदेव क्षणं सुखं यस्य । अम्बुजे ब्रह्माण्डे वा  
पालनार्थमीक्षणं यस्य । अम्बुजायां लक्ष्म्यामीक्षणं सुखं यस्य वा ।  
भोगायनतत्वात् । अम्बुजायां पृथिव्यामेव ईक्षणं यस्य, नान्य-  
त्र । एवमनेकधा भगवतः श्रीनिरूपयितव्या ज्ञानाऽऽतिका ।  
मध्ये निविष्टभ्रमरमेव अम्बुजं नेत्रतुल्यं भवति । निश्चलश्च  
भ्रमरः । तेन मकरन्दपूरस्तत्र निरूपितः । दयाऽमृतादयोऽत्र  
मकरन्दाः । तत्सम्बन्धे सर्वोऽपि मधुपो भवतीति निरूपयितुं  
प्राकृतैरप्युपमीयते । यथा वा जलेऽद्भुतरूपं भवति कमलमेवं  
सम्पूर्णेऽपि रूपेऽद्भुतरूपे नेत्रे भवतः । अनेनाद्भुता ज्ञानशक्ति-  
निरूपिता । क्रियाशक्ति निरूपयश्चतुर्विधमपि ज्ञानमाह ॥ चतु-  
र्भुजमिति ॥ चत्वारो भुजाः क्रियाशक्तयो यस्य । चतुर्विध-  
कार्यार्थं हि भगवदवतारः । तान्येव कार्याणि चतुर्भुजरूपेणोच्यन्ते ।  
चत्वारो वा पुरुषार्थाः, भूतानि, धर्मादयो दिव्याला वा भुजा  
चतुर्विधमपीति ॥ प्रमाणप्रमेयसाधनफलरूपमपीत्यर्थः । अत्रायं  
भावः । सम्पूर्णस्वरूपवर्णने ज्ञानेन्द्रियाणि कर्मेन्द्रियाणि च वाच्या-  
नि । तत्र ज्ञानेन्द्रियेभ्वीक्षणमेवोक्तम् । कर्मेन्द्रियेषु भुजा एवोक्ताः  
तनैकेनैव पूर्णा ज्ञानशक्तिः, क्रियाशक्तिश्च निरूपतेति ज्ञायते । एवं  
सति कर्मेन्द्रियं निरूपयन् यद्भगवदार्थरूपं ज्ञानं निरूपयति । तेन  
जीवानामिव भगवतः कर्मेन्द्रियाणि न ज्ञानजनकानीति न, किन्तु  
स्वयं चिद्रूपाणि पूर्णज्ञानजनकानीति ज्ञापयति ॥ चतुर्विधकार्यार्थ-  
मित्यादिना चतुर्विधक्रियाशक्तिविवरणम् । व्यूहकार्याण्येव चतु-  
र्विधानि तानि । तेषां नियतकार्यत्वात् । भगवदभुजानां क्रियाशक्ति-  
रूपत्वेन सर्वेषां क्रियावतां मूलत्वात् पृथिव्यादिचतुर्णामेव भूतेषु  
क्रियावत्त्वात्तदाधिदैविकरूपत्वमपीत्याशयेन भूतत्वमुक्तम् । तेन  
लीलामध्यपातिनां तेषां प्रभुभुजरूपत्वमेव, न प्राकृतत्वमिति भावः ॥

भुजेषु वा यस्य । अनेन द्विगुणः पुरुष उक्तः, लौकिकोऽलौकिक-  
श्च ॥ घातकौ रक्षकौ चोक्तौ विरोधेऽप्यतिसङ्कटे \* वेदोक्तं द्वि-  
विधं ज्ञानं भक्तिर्भगवतस्था ॥ शङ्खगदायुदायुधमिति ॥ वैराग्यम् ।  
शङ्खस्तदादिश्च, गदादिश्च । अपां तत्त्वं दरवरं, भुवनात्मकं कमलं,  
प्राणात्मको वायुगदा, तेजस्तत्त्वं सुदर्शनम् । एवं शङ्खपद्मगदा-  
चक्राणि क्रमेण निरूपितानि । मधुसूदनो माधवश्च त्रिवृत्तारायण-  
स्तथा । शङ्खगदादय एव उद्यतान्यायुधानि यस्य ॥

जरायुजस्वेदजाण्डजोऽद्विज्ञानि वा ॥ तान्यप्युक्तरूपाणीति श्लेष्यम् ।  
पुरुषस्य द्विभुजत्वमौत्सर्गीकमित्यत्र द्विगुणपुरुषत्वम् । एतस्यैव वि-  
वरणं, लौकिक इत्यादि ॥ युद्धादिना जरासन्धादिमारणं लौकिकस-  
द्वशम् । अन्यथेश्वरस्यैतत्त्वमूमारणे का युद्धापेक्षा स्यात् । अवस्था-  
साधनविरुद्धकार्यकरणं पूतनाशकटादिमारणमलौकिम् ॥ घातकावि-  
ति ॥ हननरक्षणयोरेकत्रैकदा करणं विरुद्धं, तथापि तत् कृतवान् ।  
परीक्षितो लौकिकबीजांशस्य दाहनं, वैष्णवांशस्य गर्भस्य रक्षणं, त-  
न्मातुश्च । तत्राप्यनिवर्त्यब्रह्माख्यात् । एतदेव सङ्कटरूपमपि । तथैवेन्द्र-  
वृष्ट्यादिकमपि श्लेष्यम् ॥ वेदोक्तमिति ॥ कर्मब्रह्मविषयकमात्मपरमात्म-  
विषयकं वा ज्ञानमित्यर्थः । भक्तिरपि सगुणा निर्गुणा च साधनफलरूपा  
वा । वैराग्यं हि सर्वदुःखनिवर्तकम् । भक्तदुःखनिवर्तनं ह्यायुधैः ।  
तेन तेषां वैराग्यरूपता । तेन भक्तेष्वेव रागस्तदद्वेषिषु तदभाव इति  
ज्ञाप्यते । अत एव मातुलादयोऽपि हताः ॥ मधुसूदन इत्यादि ॥  
उक्तरीत्या मधुसूदनो गदाचक्रे दक्षिणयोरब्जशङ्खौ वामयोर्धारयन्  
माधवो भवतीति । एवं सति गदाचक्रयोरेकत्र अब्जशङ्खयोश्चैकत्र  
स्थितिमात्रसाधमर्येणात्र माधवत्वमपि । शङ्खाब्जे दक्षिणयोश्चैकत्र  
वामयोर्धारयन्नारायणो भवति ॥ तेन शङ्खाब्जयोश्चैकत्रगदयोश्चैकत्र  
स्थितिमात्रसाधमर्येण नारायणत्वम् । एवं त्रिवृद्गूपत्वं सङ्कर्षणप्रद्युम्ना-  
ऽनिरुद्धरूपताऽपि ॥ शङ्खेत्यादि-विग्रहवाक्ये, तदगुणसंविज्ञानो बहु-  
व्रीहिः ॥ शङ्खगदे आदी ययोस्ते शङ्खगदादिनी पद्मचक्रे उदायुधे य-  
स्येति तदगुणसंविज्ञानो बहुव्रीहिः । शङ्खाब्जाभ्यां मारणासम्भवा-

इन्द्रियदेहप्राणान्तःकरणैरेव सर्वमारणमित्याकाशलक्षणं शरीरम् ।  
अन्यानि महाभूतान्यायुधानि उदायुधानि वा तत्रैव सर्वान्मज्ज-  
यीन्त । नतु छित्वापि त्यजन्ति । एवं पद्मगुणो भगवान्निरूपितः ।  
पुनरैश्वर्यादयो वैदिका उच्यन्ते ॥ श्रीवत्सलक्ष्ममित्यादि ॥ श्री-  
वत्सो लक्ष्म यस्य । श्रीर्वत्सा यस्य । यष्टिक्षम्या जनकं तद्  
भगवतश्चिदं व्यावर्त्तकम् । सा हि ब्रह्मानन्दो भवति । तस्या मूलं  
ब्रह्मैव यत् सर्ववेदप्रतिपाद्यम् । स भगवतोऽसाधारणो धर्मः ।

दायुधत्वं कथमितिशङ्काभावाय तत्त्वात्पर्यमाहुः ॥ इन्द्रियेत्यादि ॥  
प्राणपोषितानीन्द्रियाणि हि कार्यसाधकानि । विष्णोर्मुखोत्थानिल-  
पूरितस्य यस्य ध्वनिर्दीनवदर्पहन्तेति वाक्याच्छङ्खस्य तादृश-  
त्वादिन्द्रियरूपता । तेनान्तरो मारको, दर्पाभावे मृतप्रायो यतः ।  
गतदर्पस्य बाह्योपमदेनाशुनाशो भवति । प्रकृते च ब्रह्माणडविग्रहो  
नारायण इति तदात्मकाऽब्जधारणैव यथा उपरि पतित्वा  
उपर्मदेनं तथा भवतीति तथा । गदाया आधिदैविकप्राणात्मक-  
त्वादधिभूतासुरप्राणान्निहन्ति । तेजोरूपमन्तःकरणं, चक्रं च तथा ।  
मुक्तिदित्सायां चक्रेण मारयतीति तद्वतास्तथैव भवन्ति । ये ये  
हताश्वकधरेणेतिवाक्यात् । स्वयं निलेष एव महाभूतैरेव मारयतीति  
तात्पर्येण पक्षान्तरमाहुः ॥ आकाशोत्यादि ॥ शङ्खगदायायुधमेताव-  
तैव चारिताथर्थेऽन्युदायुधमितिकथनेनान्योऽपि भावः सूच्यत इति  
तमाहुः ॥ उदायुधानीति वेति ॥ उदमुदकं तद्रूपाणीत्यर्थः । उदक-  
त्वोक्तिवात्पर्यमाहुः ॥ तत्रैवेति ॥ गुरुपदार्थं हि तत् स्वस्मिन् पतितं म-  
ज्यति । तद्वदहङ्कारेणानप्नानासुरान् ग्रावप्रायान् महाभूतान्येव पुनः  
प्रापयन्ति, न तु मुक्तिमित्यर्थः ॥

श्रीवत्स इत्यादि ॥ अत्रैतावद्वाच्यम् । पुरुषोत्तमैकनिष्ठत्वेन तद-  
ऽसाधारणं लक्षणं श्रीर्मवति । तस्याश्रेतरागोचरत्वेन लक्ष्यज्ञानं क-  
स्यापि न भविष्यतीति तत्पादुभावस्थानासाधारणधर्मं सर्वगोचरं  
कृत्वा स्वस्मिन् धारयति । तद्वशेन तत्र श्रीस्थितिज्ञानेन पुरुषोत्तम-

सर्वात्मकस्य भगवतो जगद्ब्रह्मकालादिलक्षणधर्मवतो ब्रह्म हि  
मुख्यं लक्षणं भवति । अत एव हि सर्वब्रह्माधारवतो भृगोः पदं  
तत्र प्रतिष्ठितं भवति । स्वाश्रयत्वाल्लक्ष्म्याश्च स जनको भवति ।  
भृगोः ख्यात्यां समुत्पन्ना श्रीः पूर्वमितिवाक्यात् । ब्रह्मलक्षण-  
त्वेनैवश्वर्यं निरूपितम् ॥ वीर्यं निरूपयन् क्याचिदवस्थयाव-  
स्थितं ब्रह्म जीवाख्यं, लक्षणान्तरत्वेनाह—

गलशोभिकौस्तुभमिति ॥ गले शोभायुक्तः कौस्तुभो

त्वश्चानं भवति । अस्य मुख्यत्वमुपपादयन्ति ॥ सर्वात्मकस्येति ॥  
पुरुषः स परः पार्थं भक्त्या लभ्यस्त्वनन्यया \* यस्यान्तःस्थानि  
भूतानि, इति भगवद्वाक्याद्, यः पृथिव्यां तिष्ठन्नित्यादिश्रुतिभ्यश्च  
जगत्तथा । परस्तस्मान्तु भावोऽन्योऽव्यक्तो व्यक्तः सनातन इत्युप-  
क्रम्य, अव्यक्तोऽक्षर इत्युक्तस्तमाहुः परमां गतिम् \* यं प्राप्य न  
निर्वतन्ते तद्वाम परमं ममेति प्रभुवाक्याच्छ्रीवजजनमनोरथपूर्तये,  
दर्शयामास लोकं स्वं गोपानां तमसः परम् \* सत्यं ज्ञानमनन्तं यद्  
ब्रह्मज्योतिः सनातनम् \* यद्धि पश्यन्ति मुनयो गुणापाये समाहिता  
इत्यादिवाक्यैः सर्ववेदप्रतिपाद्यत्वेनाप्यक्षरं ब्रह्म पुरुषोत्तमस्य लक्षण-  
म् । चेष्टारूपत्वेन, अथ सर्वगुणोपेतः काल इत्यादिना निरूपितो य  
आनन्दमयो लीलाकालः सोऽपि तथा । आदिपदालीलाविशेषाश्च ।  
तथाच सर्वात्मकत्वभगवत्त्वजगदादिलक्षणेषु ब्रह्ममुख्यं लक्षणम् ।  
सर्ववेदप्रतिपाद्यत्वादाविभूतसञ्चिदानन्दरूपत्वाज्ञानिमुक्तिस्थानत्वा-  
त् पुरुषोत्तमगृहचरणात्मकत्वात् । अतः श्रीवत्सस्य लक्ष्मत्वमुक्त-  
मन्यथेतरविशेषणवदिदमप्युक्तं स्यादिति भावः । अत्रोपपत्यन्तर-  
माहुः ॥ अत एवेति ॥ जातिवेदाक्षरब्रह्माणि तदानन्दश्च सर्वशब्देन  
उच्यते । तदाधारभूतो भृगोर्देहः । तद्वत्स्तस्य गतिर्भगवत्पर्यवसा-  
यिन्येवेति तर्थेत्यर्थः । किञ्च भगवत्स्त्वगिन्द्रियाद् भृगोरुत्पत्तिः ।  
तच्चेतरेन्द्रियेभ्यो विशिष्टमन्तर्बहिर्व्यपित्वात्तथा ज्ञानजनकत्वाच्च  
स्पर्शसुखाभिव्यक्तिहेतुत्वाद्गवतः स्पर्शसुखाभिव्यक्तिहेतुः श्रीस्ततः  
आविभूतेत्याशयेनाहुः ॥ लक्ष्म्याश्वेत्यादि ॥

यस्य । स हि सर्वजीवानां स्वरूपभूतः । चैत्यस्य तत्त्वमिति वाक्यात् । क्रियाशक्तेज्ञानशक्तिरूपमेति । मुक्तजीवानां सरस्वती-स्थानप्रापणार्थं कण्ठे कौस्तुभस्थापनम् । जीवानामुभयविधत्वज्ञापनाय मध्ये स्थापनम् । केचन क्रियानिष्टः केचन ज्ञाननिष्टा इति । अत एव सर्वाङ्गवर्णनायां कौस्तुभो मणिरुभयत्र निरूपितः । कण्ठं च कौस्तुभमणेरधिभूषणार्थं चैत्यस्य तत्त्वममलं मणिमस्य कण्ठे \* इति च । अत एव शोभा द्विविधा, क्रियाकृता ज्ञानकृता च । जीवस्तुभयर्थमयुत इति शोभायुक्त उक्तः । एवं ब्रह्मद्वयसम्बन्धं भगवति निरूप्य जीवानां तथा हेतुभूतां मायां भगवतः प्रदेशविशेषाऽऽवरिकां पीताम्बरं निरूपयति ॥ पीतम्बरं यस्येति ॥ आकाशतनोरविकारसम्बन्ध एव शोभाहेतुर्भवति । पीतत्वं तामसराजसम्बन्धात् । अन्यथा त्रिविधमेव रूपमिति पीतत्वं नोपपद्येत । यद्ये रोहितं रूपं तेजसस्तद्वूपं यच्छुक्लं तदपां यत् कृष्णं तदन्नस्येति श्रुतेः । व्यामोहिका तु माया तथैव भवति लयविक्षेपात्मिका । प्रभां वर्णयति ॥ सान्द्रपयोदसौभगमिति ॥ सान्द्रो हि स्निग्धो नीलः पयोदो मेघः । परमानन्दस्य नीलरूपत्वे प्रकारचतुष्टयं पूर्वं निरूपितम् । आकाशकालभूमिवैकुण्ठैस्तस्य धर्मा इदानीं निरूप्यन्ते ॥

गलशोभीत्यत्र— सरस्वत्या ज्ञानशक्तिरूपत्वात्तथा कृतिः । अत्र विद्यादिपदानि त्यक्त्वा सरस्वतीपददानस्यायं भावः । सा हि वीणागानपरा, प्रभुश्च मुक्तोपसृप्य इति मुक्ता । सर्वे सङ्गीतविद्यया यथा प्रभुं सन्तोषयन्ति तदर्थमेवं करणम् एतेनैवंविधानां लीलास्थभक्तानां न प्राकृतत्वं, किन्तु कण्ठभूषणरूपत्वमेवेति ज्ञाप्यते । स्थानं प्रभुगुणज्ञानम् । मुक्तानामेव शुकादीनां तत्राऽधिकारादिति भावः ॥ पूर्वमिति ॥ निबन्धे निरूपितमित्यर्थः ॥ तत् स्मारथ्यन्ति ॥ आकाशेत्यादि ॥ चक्षु रूपवद् द्रव्यं गृह्णत्तदभावे निर्मेघ आकाशे दूरं

यस्तु स्वकाले सर्वानन्ददार्यीअन्नोत्पादकस्तापनाशकश्च स सान्द्रः पयोदः । एवमेव भगवानपि पृथिव्याः सर्वगस्य धर्मस्य भक्तानां च सर्वानिष्टनिष्टिपूर्वकसर्वेष्टकर्त्ता । सर्वत्र पूर्णगुणकोऽपि बहूपमोऽभूदिति प्राकृतोपमा न दोषः । अन्यथा बोधनं न सङ्ज्ञेत । स्तिंग्घप्रावृद्धघनश्याम इत्यर्थः । अनेन कान्तिलक्षणा श्रीर्निरूपिता ॥ ९ ॥

एवं मूलभूते ब्रह्मणि स्वयं स्थित्वा स्वांशाङ्गीवान् कृताऽर्थान् कृत्वा भूमिष्टाङ्गीवान् व्यापोहेन स्वरूपज्ञानराहितान्

गते सशीलमिव पश्यति । तथा ब्रह्माप्यतिगाढं गम्भीरतया नीलमिव पश्यतीत्येकः प्रकारः । तत्तद्युगाधिष्ठातृदेवतानां तादक्षाद्वग्रूपत्वात् तत्प्रतिविम्बेन नियतानेकरूपत्वमिति द्वितीयः । भूमेनीलरूपत्वेन तत्राविर्भावे तत्प्रतिफलनेन तथा भातीति द्वितीयः । शुद्धस्य सत्त्वस्य नीलरूपत्वेन तत्प्रतिफलने वैकुण्ठाविर्भूतं ब्रह्म तथा भातीति तुरीयः । अथवा भूमिवैकुण्ठं इवेतद्वीपम् । हन्तेदं ब्रह्मणो नीलरूपत्वपर्यवसायित्वेन न विद्वज्जनमनोरमं भवतीतिचेन्मैवम् । अंशावतारविभूतिरूपावतारविषयत्वादस्य । श्रीपुरुषोच्चमाख्यं तु वस्त्वेव तादृशं न त्वौपाधिकं तत्राणवप्यस्ति शुद्धब्रह्मरूपत्वादित्यनुपदमेव प्रमाणप्रकरणे निरूपयिष्यत इति विद्वज्जकमनोरममेतदिति जानीहि ॥ यस्तु स्वकाल इत्यादि तु परोक्षवादत्वेनापि ज्ञेयम् ॥ स्वकाले लीलाकाले ॥ अत एव स्वपदम् । नूतनरसोत्पादको दिनान्तादिव्यग्रिमश्च । एवमित्यादिना श्रीवत्सेत्यादिविशिष्यणोक्तिसातपर्यमुक्तकमेण पुरुषोच्चमाऽसाधारणचिह्नत्वात् तत्त्वेन ज्ञाने मूलकारणभूतः श्रीवत्सः । तस्य ब्रह्मत्वं निरूपितम् । वस्तुतस्तु श्रीरूपं एव सः । ब्रह्मानन्दरूपत्वाच्चस्यास्तत्र स्थितो लीलां करोतीति लीलामूलभूतमपि तद्रूपं ब्रह्म । कौस्तुभव्यपदेशेन स्वात्मज्योतिर्विभर्त्यज इति वाक्यात् । स्वीयत्वेनाऽङ्गीकृतानामात्मनामाधिदैविकं रूपं स्वकण्ठे स्थापयन्न जातु त्यजति । स्वरूपानन्दं च तानुभावयतीति । तथा भूरूपकर्त्त्वा आवरणोक्त्या तथात्वम् । प्रावृद्धघनश्यामत्वोक्त्या सर्वानिष्टनिष्टिपूर्वकं सर्वाऽर्थ-

विधाय तेभ्यश्चतुर्विधपुरुषार्थान् प्रयच्छतीत्युक्तम् । तत्र ज्ञान-  
क्रियोः प्रकारभेदाः सन्तीति ज्ञापयेतुं सर्वशास्त्ररूपाणि भगव-  
दाभरणान्यनुवर्ण्यन्ते ज्ञानवैराग्यरूपेण—

महार्हैवैदूर्यकिरीटकुण्डल-  
त्विषा परिष्वक्तसहस्रकुन्तलम् ॥  
उद्धामकाञ्च्यङ्गदकङ्गणादीभे-  
र्विरोचमानं वसुदेव ऐक्षत ॥ १० ॥

महार्हेति ॥ महान् अर्हो मूल्यं यस्य तादृशवैदूर्ययुक्तं किरीटं  
कुण्डले च, तेषां त्विषा कान्त्या परिष्वक्तान्यालिङ्गितानि सहस्रं  
कुन्तलानि यस्य । भगवन्मुखनिरीक्षकाः शास्त्राभिज्ञा जीवा भगव-  
न्मुखामोदपानरताः षट्पदा इव भक्तौ परितश्चकासते । तेषां वेदः  
सांख्ययोगौ च शोभाजनका भवन्ति । वेदसांख्ययोगानां प्राप्तिश्च  
सर्वलोकप्रसिद्धाद् गुरोरेव भवतीति वैदूर्यरूपेण निरूपितः ।  
वेदे काण्डद्वितयम् । योगोऽपि साधनफलरूपो द्विविधः । सांख्य-  
मपि न्यासज्ञानभेदेन द्विविधम् । एवं षट्शास्त्राणि निरूपितानि

दानम् ॥ भगवन्मुखनिरीक्षका इत्यादि ॥ अत्रायं भावः । विभार्ति सांख्यं  
योगं च देवो मकरकुण्डले इति वाक्यात्तदूपयोस्तयोः सहभावेन  
किरीटस्योक्तेमौलिपदं पारमेष्ठयमित्यत्रापि तदूपो वेद एवोच्यत इत्य-  
बगम्यते । सर्वप्रमाणानामुपरि स्थितिस्तस्यैवोचिता यतः । एवं सति  
तज्जनितज्ञानमेव तडिडपमिति तत्परिष्वक्तोक्त्या तेषां तथात्वमेव  
संपद्यतइति जीवानां तत्र स्थितिरयुक्तेतिशङ्कानिवारणाय भगवन्मुखे-  
त्याद्युक्तम् । अपरं च तेषां बहुत्वेऽपि तडित्येकत्वोक्त्या तज्जनि-  
तस्य भक्तिभावस्यैकस्तपत्वं मूले ज्ञाप्यते । तेन वेदादीनां भक्तिरेव  
फलमिति ज्ञापितं भवति । अर्हस्य प्रापकद्रव्यरूपत्वेन तादृशोऽत्र  
गुरुरेवेति तथोक्तम् । अन्यथा त्वमूल्यपदमेव वदेदिति भावः । इदं  
च भक्तिमन्महापुरुषानुग्रहादेवेति ज्ञापनायाहैं महत्वमुक्तम् । अत

भवन्ति । तान्येव पदानि त्रयाणामपि भेदाः सहस्रं सन्तीति  
ज्ञापयितुं कुन्तलानां संख्या निरूपिता ॥ लौकिकज्ञानविस्मरणा-  
र्थं परिष्वज्ञो निरूपितः । एवं लोके ज्ञानं निरूप्य क्रियां नि-  
रूपयति ॥ उदामेति ॥ कर्माण्यनन्तान्येव तथापि त्रिविधानि  
निरूप्यन्ते । काङ्गच्छङ्गदकङ्गणरूपाणि तमःसत्त्वरजोरूपाणि ।  
एतानि त्रीणि वेदादिभूतानि स्वसजातीयानि बहून्येव जनयिष्य-  
न्ति । लोके काश्ची सदामा भवति । इयं तूदामा दामरहिता  
हिंसापञ्चुरापि वैदिकी कृतिर्न लोकानुसारिणी भूमौ माया-  
व्यासानामेव तत्राधिकार इति पीताम्बरोपरि काश्ची तिष्ठति ।  
लौकिकानि तानि व्यावर्त्तयितुं लौकिकसूत्राभाव उक्तः । उत्कृ-  
ष्टानि वा लौकिकानि तत्र साधनानि निरूपितानि । अङ्गदानि  
बाहुमध्ये तिष्ठन्ति । अङ्गं द्यति खण्डयतीति राजसं तद् भवति ।  
सात्त्विकराजसयोर्विभागहेतुत्वात् । आदिशब्देन मुद्रिकाः, अङ्गद-  
स्थानीयान्यन्याभरणानि क्षुद्रघण्टिकानूपुरादीनि च निरूप्य-  
न्ते । तैः सर्वैरेव धर्ममार्गवर्त्तिभिर्भगवत्सम्बन्धिभिर्विरोचमानो

एव, वेदवादरताः पार्थेत्यादिनोक्तशीलानां न भक्तिलाभः । पतदे-  
वाभिसंधाय सर्वलोकप्रसिद्धादिति विशेषणं दत्तम् । अहस्य लोक-  
सिद्धत्वेनापि तथा विशेषणमिति ज्ञेयम् । कुन्तलानां रसोद्दीपकत्वेन  
तेषु भक्तिप्रवर्तकत्वमपि सूच्यते ॥ ॥ तान्येव पदानीति ॥ कुन्तलानां  
भ्रमरतुल्यत्वेन तेषां षट्पदत्वेनैतेष्वेतान्येव तानीत्यर्थः ॥ त्रयाणामपी-  
ति ॥ वेदसांख्ययोगानामित्यर्थः । कुन्तलानां शास्त्राभिज्ञजीवत्वेन  
पूर्वमुक्तत्वात्तेषामनेकविधत्वे तज्ज्ञानप्रकारानेकविधत्वमेव प्रयोजक-  
मिति कुन्तलानेकत्वोक्तत्वा तत्प्रयोजकमप्याक्षिसं भवतीत्यर्थः ॥

उदामेत्यत्र— त्रयाणां कर्मत्वोक्तेरयं भावः । भूमावेव कर्ममार्गं  
इति तद्रूपकद्वां भूषणत्वेन स्थितस्य कर्मत्वं युक्तम् । इतरयोः  
क्रियाशक्तिप्रतिष्ठितत्वेनेति ॥

भगवान् भवति ॥ वेदे रामायणे चैव पुराणे भारते तथा । आदावन्ते तथा मध्ये हरिः सर्वत्र गीयत, इति ॥ नन्वेताहशो भगवानिति किमर्थमुच्यते, तत्राह ॥ वसुदेव ऐक्षतेति ॥ तत्पूर्वोक्तानां धर्माणां लौकिकत्वमलौकिकत्वं च सम्भवति । यदि वसुदेवो न ज्ञास्यति तदा लौकिकान्येवैतानीति मस्यते । अथ ज्ञास्यति, तदोक्तं व्याख्यानमुभयार्थं तावश्वर्मयुक्तं दृष्टवानिति शुक आह । एतज्ञानं स्तोत्रे स्पष्टं भविष्यति ॥ १० ॥

एवं भगवन्तं दृष्ट्वा शुद्धसत्त्वात्मको वसुदेवः क्रियां ज्ञानं च प्रकटीकृतवानित्याह द्वाभ्याम् । दानं क्रिया । स्वरूपज्ञानबोधकं स्तोत्रम् । कर्मण्यधिकारचतुष्टयं श्रद्धा चाङ्गम् । अर्थी विद्रान् समर्थः शास्त्रेणाऽपर्युदस्तथ । इदं च कर्म नैमित्तिकम् । तस्याऽपेक्षाज्ञापको हर्षः । स चासाधारण एव भगवन्निष्ठो भवति । तदाह—

स विस्मयोत्फुल्लविलोचनो हरिं  
सुतं विलोक्यानकदुन्दुभिस्तदा ॥  
कृष्णावतारोत्सवसम्भ्रमोऽसृश-  
न्मुदा द्विजेभ्योऽयुतमाप्लुतो गवाम् ॥ ११ ॥

स विस्मयोत्फुल्लविलोचन इति ॥ एतत्सर्वपरिज्ञाने स इति पूर्वोक्तो वसुदेवो हेतुः । अलभ्यलाभाद्विस्मयः । स विस्मयोऽन्तःप्रविष्ट उत्फुल्ले विलोचने करोति । पूर्वं हरिः सुतो भविष्यतीति श्रुतम्, इदानीं हरिं सुतं विलोक्य । अनेन विद्रक्ता उक्ता । निमित्तज्ञानेनैव नैमित्तिकमपि ज्ञातम् । करणात् स्पष्टं भविष्यति ॥ आनकदुन्दुभिरिति सामर्थ्यम् । असामर्थ्ये आनका दुन्दुभयश्च कर्यं नेदुः । कृष्णस्यावतारे यउत्सवो मनसो विलास-

स्तस्मिञ्चाते सम्यग्भ्रमो यस्य । तादृशश्च भगवच्छास्ते स्मृति-  
शास्ते चोत्सवाविष्टः । तादृशे कर्मणि शास्त्रेणापर्युदस्तः । पुत्रस्य  
सर्वलक्षणसंपत्तावेत्र तथाऽधिकार इति कृष्णपदम् ॥ मुदेति  
हर्षस्तेहात्मक इति भक्तिसूचकः । गवाम् अयुतं द्विजेभ्य आसृश-  
त् । ब्राह्मणानुदिश्य दशसहस्रं गावो दत्ताः । ननु स्नात्वा गावो-  
देयाः । कथमेवमेव संकल्पं कृतवानित्याशङ्काह ॥ मुदाप्लुत  
इति ॥ हर्षजलेनैव स्नातवानित्यर्थः ॥ ११ ॥

ननु पुत्रः संस्कर्तव्यो जातकाख्येन कर्मणा । तत् कथं नकृत-  
वानित्याशङ्का प्राकृत एव तस्य संस्कार इति, नास्मिस्तदपेक्षेति  
तज्ज्ञानं स्वस्य वर्तत इति ज्ञापयन् भगवन्तं स्तौतीत्याह—

अथैनमस्तौदवधार्य पूरुषं  
परं नताङ्गः कृतधीः कृताञ्जलिः ॥  
स्वरोचिषा भारत सूतिकागृहं  
विरोचयन्तं गतभीः प्रभाववित् ॥ १२ ॥

अथैनमिति ॥ अथ कर्मसमाप्तिं विधाय तदनन्तरमेन पुत्र-  
त्वेनाविर्भूतं भगवन्तमस्तौत् । स्तोत्रमुत्कृष्टे कर्तव्यमिति कथं  
पुत्रे स्तोत्रमित्याशङ्काह ॥ अवधार्य पूरुषमिति ॥ पूर्वोक्तवर्णन-  
प्रकारेण परः पुरुषः पुरुषोत्तम एवायमित्यवधार्य, अभिनन्दना-  
ऽस्तमकमपि स्तोत्रं भवतीति तद्ब्युदासार्थं नताङ्गः । नतमङ्गं  
यस्य । नमस्कारं कृत्वेत्यर्थः । यो भगवाञ्चातो यादृशस्तं तथैव  
ज्ञात्वा स्तोत्रमुचितम् । अन्यथा सन्तमन्यथा चेत् प्रतिपद्यते

सम्यग्भ्रमो यस्येति ॥ विविधपदार्थैर्महानुत्सवः कार्य इति बुद्ध्या  
तत्र तत्र मनोधावनं भ्रमः । पुरःप्रकटे भगवत्यत्रापि मनोधावन-  
स्यानुचितत्वात् । परं तृत्सवरसस्तादृश एवेति भक्तिमार्गं स गुण  
पवेति भगवच्छास्त्रेणापर्युदस्तः ॥

तदा अयुक्तमिति । तदृच्युदासार्थमाह ॥ कृतधीरिति ॥ यद्यपि पूर्वं पुरुषोत्तम आविर्भविष्यतीति ज्ञानं न स्थितं, तथापि प्रदर्शितैर्भगवताऽवयवादिभिः कृता धीर्यस्य । समानयोरपि तथात्वं सम्भवतीति तदृच्युदासार्थं कृताञ्चालिरिति । अञ्जलिर्घटत एव क्रियते । स्तोत्रं कायवाङ्मनोभिः कर्त्तव्यम् । तत्र, कृताञ्चालिरिति स्तोत्रे कायस्थितिः । कृतधीरिति मनसः । स्तोत्रं वाचनिकम् । ननु स्तोत्रमुच्चैः कर्त्तव्यं, तथापि सति प्राहरिकाणां जागरणं भवेदित्याशङ्का कंसभर्यं तस्य नास्तीत्याह ॥ गतभीरिति ॥ तत्र हेतुः ॥ प्रभावाविदिति ॥ भगवतः कालादिनियमनं जानातीति प्रभाववित् । ननु विद्यमानमपि सामर्थ्यं न प्रकटयेच्चेत् प्रमाणसिद्धं वा शालग्रामादिवत् सामर्थ्यं स्यात् । तदा विपरीतं भवेदित्याशङ्का प्रकटतेजःपुञ्जेन प्रकटयेव सामर्थ्यं तस्येत्याह ॥ स्वरोचिषा स्वरूपकान्त्या सूतिकागृहं विरोचयन्तम् । कोटिमणितेजसा यथा गृहं प्रकाशितं भवति तथा प्रकाशयन्तम् । भारतेति सम्बोधनं विश्वासार्थम् ॥ १२ ॥

द्वादशात्मा हरिञ्चेयात्मिधा च नवधा तथा \* नवधा वैदिकः प्रोक्तखिधा लौकिक उच्यते ॥ यज्ञस्तु पञ्चधा प्रोक्तश्चतुर्दर्ढं भगवानिति \* पञ्चात्मकश्चतुर्मूर्तिस्तन्त्रं वेदेन संमितम् ॥ लौकिकखिगुणः प्रोक्तः स्मृतिश्चैव हि लौकिकी \* नवधा वसुदेवोऽस्तौत् विधा चैव हि देवकी ॥ एकेन प्रार्थनं पूर्वं द्वाभ्यां चैव तथा परम् \* दशभिः पञ्चभिश्चैव निरूप्येते स्तुती उभे ॥ शास्त्रतो भगवानेव प्रतीत्यापि द्वीकृतः \* बाधकं त्वन्यथा ज्ञानमज्ञानं चाऽपि हेतुतः ॥ तत्र प्रथमं बाधकधर्मेश्चाक्षुषत्वादिभिर्ब्रह्मत्वं नोपपद्यत इति चाक्षुषत्वनिमित्ताज्ञानाद् भगवद्विषयकमज्ञानं सम्भवति । तदादौ निराकरणोति—

श्रीवसुदेव उवाच ॥

विदितोऽसि भवान् साक्षात् पुरुषः प्रकृतेः परः ॥  
केवलानुभवाऽनन्दस्वरूपः सर्वबुद्धिद्वक् ॥ १३ ॥

विदितोऽसीति । ज्ञातस्वरूपस्तोत्रे एते । भवान् विदितः । मया सम्यग् ज्ञातः । आर्षण ज्ञानेन, तत्त्वमस्यादिवाक्योत्थेन बहव एव जीवमपि भगवत्त्वेन जानन्तीतिचेत् तत्राह ॥ असीति ॥ यस्तु युष्मच्छब्देनापि व्यवहिते चतुर्भुजः सोऽपि त्वं विदितोऽसीत्यर्थः । अप्रयुज्यमानेऽपि युष्मच्छब्दे मध्यम-पुरुषप्रयोगः । अतः शास्त्रो लोकतश्च यः प्रतीयसे स मया विदित इत्यर्थः । अनेन परम्परया यः प्रतीयते । अचेतनश्च, यो वा साक्षात् प्रतीयते तदुभयरूपो भवानित्युक्तम् ॥

अथवा, विदितोऽसीति प्रतिज्ञाय भगवतो ब्रह्मत्वमुपसंहरिष्यन् सर्वत्वं प्राप्तस्य ब्रह्मत्वं भवतीति, भवान् पुरुष इति पदद्वयेन बाह्याभ्यन्तररूपस्त्वमेवेत्याह । प्रत्यक्षोऽप्यप्रत्यक्ष इति ज्ञापयितुं वा समुखोऽप्यसम्मुख इति वा पुरुषत्रयरूपो भगवानिति वा वक्तुम्, असि भवान् साक्षात्पुरुष इति पदत्रयम् । अन्नमयादे-

यस्त्वत्यारभ्य प्रयोगान्तम् ॥ अत्रैवं क्षेयम् । असीति व्यवहारो युष्मच्छब्देनोपस्थित एव भेवतीति स्थितावपि व्यवहारमात्रोक्तिर्या सा, स तेन विनानुपपश्चस्तमाक्षिपतीत्यन्वलभ्यत्वाभिप्रायेणेति । अत एव, पिधेहीत्यादौ द्वारादिपदार्थस्यैवाध्याहाये, न तु पदस्यापि लाघवादिति भादा मन्यन्ते । प्रकृते त्वर्थस्य पुरःस्थित्वेन नाध्याहाराऽपेक्षापि । वस्तुतस्त्वसि-भवानिति समस्तं पदम् । तथाचासिशब्दयुक्तो भवानित्यर्थः । तद्युक्तत्वं तेन व्यवहार्यमाणत्वम् । पूर्वोक्तपक्षे भवच्छब्दसंगत्यभावारूप्या पक्षान्तरमाहुः ॥ अथवेत्यादि ॥ क्षराक्षर-पुरुषोत्तमाः, आधिभौतिकादयो वा त्रयः पुरुषाः ॥ असीति देह-करणे सत्त्वेन प्रतीयमान उक्तः ॥ भवानिति तदभिमानित्वेन ॥

रपि पुरुषविधत्वात् पुरुषो भवतीति तद्ब्रह्मदासार्थं साक्षादित्युक्तम् । पुरुषप्रवेशात् परम्परया ते पुरुषाः । नन्वात्मस्फूर्तौ ब्रह्मविदामपि साक्षात्पुरुषत्वं भवतीतितोऽप्याधिक्यमाह ॥ प्रकृतेऽप्रइति ॥ न हि ते जीवाः प्रकृतिनियन्तारः । प्रकृतिनियमनं च गुप्तानामर्थानां मायाजीवादीनां प्राकब्यकरणात् । प्रत्यक्षदोषस्तु असि भवानिति पदाभ्यां परिहृतः । ज्ञातत्वदोषश्च सर्वभावेन प्राकब्यात् । विरुद्धा धर्मा एकैकांशेन चरितार्था भवन्ति । तर्हमात्मा चतुर्भुजदेहे विद्यमानस्तथा भविष्यामीतिचेत् तत्राह ॥ केवलानुभवानन्दस्वरूप इति ॥ केवलो देहेन्द्रियप्राणान्तःकरणरहितः ॥ नाऽपि जीववत् केवलं चिद्रूपः, किन्तु अनुभवानन्दः । अयोगोलके वद्विरिव भगवानस्मिन् देहे चिदानन्दः संक्रान्तो

अग्रिमेण परमात्मत्वेन प्रतीतिविषय उक्तः । तेन श्रुत्युक्तसैन्धवयनदृष्टान्तन्यायोऽत्राभिप्रेत इति ज्ञायते ॥

प्रत्यक्षदोषस्त्वत्यादि ॥ शुद्धब्रह्मत्वेन पुरुषोत्तमत्वेन च वेदनं हि विदितोऽसीत्यनेन प्रतिज्ञातम् । आसि भवानितिब्यवहारश्च प्रस्यक्षविषय एव भवति । एवं सत्युक्तब्यवहारविषयस्यैव प्रभोरुक्तरूपत्वं सिद्धतीतितपरिहार इत्यर्थः ॥

ननु ज्ञातत्वे प्रामाणिके सत्युक्तदोषपरिहारः । तच्च न वक्तुं शक्यम् । दोषत्वादित्वत आहुः ॥ ज्ञातत्वोति ॥ भगवत्पुरुषपदाभ्यां पूर्वं तथोक्तत्वादलौकिकचक्षुस्तसामर्थ्यरूपेणापि स्वयमेव हरिः प्रकटो जात इति स्वस्य स्वज्ञानं यथा न विरोधि तथा वसुदेवज्ञानमपीत्यर्थः । अन्यदेव तद्विदितादथोअविदितादित्यादिशुतिरपि लौकिकयोस्तयोः सकाशादेव भेदमाह । अन्यथा वद्द्याधात इति भावः । नन्वदृश्यत्वादिप्रतिपादकवेदाऽप्रतिपाद्यत्वाद् ब्रह्मत्वमपि न वक्तुं शक्यमित्यत आहुः ॥ विरुद्धा इति ॥ यदरूपं यदा दृश्यं तदेव तदैवादृश्यमपीतीन्द्रियसामर्थ्यलक्षणेनांशेन प्रभिवच्छालक्षणेन तेन चोभयर्घमसिद्ध्या ब्रह्मत्वं न क्षतं भवतीत्यर्थः ॥

भविष्यतीत्याह ॥ स्वरूप इति ॥ यत् स्वरूपं दृश्यते तदेव  
चिदानन्दरूपं, नतु चिदानन्दौ स्वरूपे यस्मिन् । अतश्चिदानन्द-  
स्वरूपः । सच्चिदानन्दविग्रह इत्यर्थः । एवं परोक्षापरोक्षा-  
ज्ञतर्यामिरूपः परिदृश्यमानो भवानित्युक्तम् । आत्मा नोक्त इत्या-  
ज्ञतमत्वेनापि भगवन्तं निरूपयति ॥ सर्वबुद्धिद्वागिति ॥ सर्वेषां  
बुद्धिः पश्यतीति सर्वेषां बुद्धिषु द्वग् ज्ञानं यस्येति वा । एवं  
पश्चाविधोऽपि भगवानयमेवेत्युक्तम् । प्रत्यक्षव्यवहारादयश्च धर्मा  
अंशेन समर्थिताः ॥ १३ ॥

दूषणान्तरमाशङ्का परिहरति—

स एव स्वप्रकृत्येदं सृष्ट्याग्ने त्रिगुणात्मकम् ॥

तदनु त्वं ह्यप्रविष्टः प्रविष्ट इव भाव्यसे ॥ १४ ॥

स एवेति ॥ यद्यदं सर्वरूपो भगवानेव, कथं देवक्या  
उदरे प्रविष्ट इतिचेत्तत्राह ॥ अप्रविष्ट एव तत्र विद्यमान एव  
प्रविष्ट इव भाव्यसे । न हि दर्शनमात्रेण प्रविष्टत्वनिर्दारः कर्तुं  
शक्यो यावच्छान्त्रेण दर्शनं संवादि न भवति । स एष इह  
प्रविष्ट आनखाग्रेभ्यो यथा क्षुरः क्षुरधाने विश्वम्भरो वा विश्व-  
म्भरकुलाये, तत्सृष्टा तदेवानुप्राविशत्, युहां प्रविष्टौ परमे  
परार्द्धे । एवं वेदे स्थित्यर्थं कार्यार्थमनेकरूपभवनार्थमन्यप्रवेशना-  
र्थं च प्रवेशः श्रूयते । तथा देवक्यायापि एव कार्याभिनिविष्ट एव  
भविष्यति । ननु तथापि सोपाधिक एव कार्याभिनिविष्ट एव  
प्रविशतीति मुख्यः कृष्णः कथं स्यात्तत्राह ॥ अप्रविष्ट एव  
प्रविष्ट इवेति ॥ योगवलादपि इन्द्र इव प्रवेशः सम्भवति ।  
दक्षिणायां वा जननार्थं प्रवेशः सम्भवति यो वा इतो जनिष्य-  
ते स इदं भविष्यतीति तां प्राविशत् तस्या इन्द्र एवाजायतेति

श्रुतेः । दितेर्जठरे च मरुतां छेदनार्थमिन्दः प्रविष्टस्तथा भगवान्  
अत्र न प्रविष्ट इति वक्तुमप्रविष्ट इत्युक्तम् । प्रवेशधर्मो भगवति  
वर्चत इति तज्ज्ञापनार्थं प्रविष्ट इवेति विभाव्यते । तर्हि कः प्रकारः  
प्रवेश ? इत्याकाङ्क्षायामाह । यः पूर्वं सच्चिदानन्दरूपं उक्तः  
स एवाग्रे पूर्वमेव स्वप्रकृत्याधिदैविकस्वभावेनेदं भगवदर्थमेव  
जगत् त्रिगुणात्मकं सृष्टा । अन्यार्थं जगत्सृष्टौ प्रवेशोऽपेक्ष्यते, न  
स्वार्थसृष्टाविति । अप्रविष्ट एव भोगार्थं कारणत्वेनैवाविर्भूतः  
सृष्टयन्तरन्यायेन प्रविष्ट इव विभाव्यसे । अयमत्र प्रवेशदर्शने  
प्रकार उक्तः । भगवान् स्वार्थं सृष्टानस्मानुपभोक्तुमस्मासु  
स्थित एवाविर्भूत इत्यप्रविष्ट एव प्रविष्टो विभाव्यस इत्यर्थः ।  
यथा सृष्टयन्तरन्यायेन प्रवेशभावना तथा स्नेहद्रेषसाधारण-  
भावानामपि प्रभुविषयकाणां लीलास्थजनेषु दर्शनात् सृष्ट-  
यन्तरन्यायेन तेषामेवात्र सच्चादिरूपत्वमित्याशयेन त्रिगुणात्मक-  
त्वोक्तिर्ज्ञेया । अत्रिगुणात्मकमिति वा । यदा अग्रे पूर्वं त्रि-  
गुणात्मकं जगत्सृष्टा तदनु तदनन्तरमुक्तरूपया स्वप्रकृत्येदं  
लीलात्मकं जगत्सृष्टेत्यग्रे पूर्ववत् । अन्यथा कत्वा-प्रत्ययेनैव  
पूर्वभावत्वप्राप्त्यार्थादेवाप्रवेशस्यानन्तर्यमपि लभ्यते एवेति, तद-  
ञ्जन्वितिपदं व्यर्थं स्यात् । यदा, सृष्टयन्तरं यस्तत्र प्रवेशस्तस्या-  
नुप्रवेश इति रूढं नामेति ज्ञेयम् । तथा सति नोक्तदोषः । अत  
एव श्रुतिरपि, तत् सृष्टा तदेवानुपाविशदित्युक्तवती । अन्यथा-  
ञ्जन्वित्युपसर्गवैयर्थ्यं स्यात् ॥ १४ ॥

उक्तरीत्या दृष्णान्तरमप्याशङ्का पुनः परिहरति द्वाभ्याम्-

आधैदैविकस्वभावेनैत्यादि ॥ लीलौपरिकपदार्थानामलौकिक-  
त्वेन लौकिक्या प्रकृत्या न तत्सृष्टिः सम्भवतीति तथोक्तम् । अन्य-  
था स्वपदानर्थक्यमिति भावः ॥

यथेमे विकृता भावास्तथा तैर्विकृतैः सह ॥

नानावीर्याः पृथग्भूता विराजं जनयन्ति हि ॥ १५ ॥

यथेमे विकृता भावा इति ॥ नन्वस्मिन् रूपे प्राकृतेष्विव  
पृथिव्यादीनि भूतानि प्रतीयन्ते । ततः कथमानन्दमय इतिचेत्  
तत्राह ॥ यथा इमे अस्मिन् रूपे विद्यमाना अविकृता भावा  
आधिदैविकानि चतुर्विशतितत्त्वानि, चक्षुषश्चक्षुः श्रोत्रस्य श्रोत्रं  
मनसो मन इत्यादिश्चुतिप्रतिपादितानि तत्त्वार्थार्थं तत्र तत्र  
स्थितानि, विकृतैस्तथैव चतुर्विशतितत्त्वैः प्राकृतैः सह नानावीर्या  
रूपरसादिज्ञापनादिसमर्थाः । अन्योऽन्यमयिलिता भिन्नान्येव  
कार्याणि कर्तुम् एकस्मिन्नेव कार्ये सर्वे संहत्य विराजं ब्रह्माण्ड-  
विग्रहं स्वराङ्गदेहं जनयन्ति । युक्तश्चायमर्थः । आधिदैविक-  
व्यतिरेकेण आधिभौतिकात् केवलात् कार्यं न सम्भवतीति ।  
तथा प्रकृतेऽपि सर्वांशो भगवानिति तान्याधिदैविकानीह प्रती-  
यन्त इति न कोऽपि दोषः ॥ १५ ॥

ननु त्वक्चर्माद्योऽपि प्रतीयन्ते लोमदन्तनखानि च ।  
ततः कथमानन्दमय इतिचेत्तत्राह—

संनिपत्य समुत्पाद्य दृश्यन्तेऽनुगता इव ॥

प्रागेव विद्यमानत्वात् तेषामिह सम्भवः ॥ १६ ॥

संनिपत्येति ॥ संनिपत्य मिलित्वा सम्युगुत्पाद्येति ।  
पूर्वानुवादः, कार्येऽपि कारणेष्विवाधिदैविकं रूपं वर्तत इति  
ज्ञापनार्थः । अनुगता इव दृश्यन्ते पुनः कार्ये त्वक्चर्मादिरूपेण  
पृथग्वीसमष्टौ तत्तद्वूपा चा सर्वत्र रूपिरादिरूपं जलम् । एवमन्य-  
दपि । तर्हि दर्शनप्रामाण्यादनुगता इव भवन्त्वतिचेत्तत्राह प्रागेव  
कारणत्वेन इह विद्यमानत्वात् पुनस्तेषामिहोत्पत्तिर्न संभवति ।

कारणानां विलक्षणत्वात् । साक्षात् प्रवेशस्तु प्रतीत्यैव बोधितः ।  
यथाधिदैविकानि कारणरूपाण्येवं दन्तादीन्यप्याधिदैविकानी-  
ति पूर्ववत्तेषामप्यत्र प्रतीतौ न कोऽपि विरोधः ॥ १६ ॥

एवं दृष्टान्तद्वयमुपपाद तेषामाधिदैविकानां भगवतो भेदो  
भविष्यतीति तन्निराकरणार्थं दार्ष्णनिकेऽतिदिशति—

एवं भवान् बुद्ध्यनुमेयलक्षणे-  
ग्राहैर्गुणैः सन्नपि तद्गुणाग्रहः ॥  
अनावृतत्वाद् बहिरन्तरं न ते  
सर्वस्य सर्वात्मन आत्मवस्तुनः ॥ १७ ॥

एवं भवानिति ॥ एवंरूपो भवानेवेत्यर्थः । अन्यथा  
मूलस्यातादशत्वे कार्यं तादृशं न कदापि भवेदिति पुनर्दृष्णा-  
न्तरमाशङ्क्य परिहरति ॥ बुद्ध्यनुमेयेति ॥ ननु भगवान् दृश्यः  
कथमन्यथा सर्वमुक्तिश्च स्यात् । बाहृत्वेन भिन्नत्वेन च कथं प्र-  
तीयते । न हि भगवान् बाहृ एव भिन्न एव । तस्माद्द्विन्नत्वेन  
बाहृत्वेन च दृश्यत्वेन च प्रतीयमानत्वाद्बोषत्रयसज्जावान्नानन्द-  
मयो भगवानितिचेत्तत्राह । बुद्ध्या अनुमेयं लक्षणं येषां तादृशै-  
रिन्द्रियग्राहैर्गुणै रूपादिभिः सह तत्र विद्यमानो भवान् गृह्य-  
माणोऽपि निद्रियसंबन्धयुक्तोऽपि सन्नपि तदुणेन्द्रियसामर्थ्यैर्न ग्रहो  
यस्य । यद्यपि भगवानिन्द्रियेषु विषयेष्वपि वर्तते, तथापि तेषा-  
मिन्द्रियाणां न भगवद्वहणसामर्थ्यं, न वा आधिदैविकानामन्या-  
र्थनिविष्टानां ग्राहस्वरूपत्वाच्च न ग्राहकम् । न वा विषयाणां  
स्वाधिदैविकैः सह ग्राहकसंबन्धः । अतः सर्वत्र विद्यमानोऽपि  
रूपभूतोऽपि रूपे गृह्यमाणे न गृह्यसे । इन्द्रियाणां प्रत्यक्षता तु  
नास्ति । आत्माग्राहकत्वात् । अतो रूपोपलब्धिः करणसाध्या

क्रियात्वाच्छिदिक्रियावदित्यनुमानेन सामान्यतः करणे सिद्धे-  
नेत्रगोलकान्वयव्यतिरेकानुविधानाच्छुरेव करणमित्यध्यवसी-  
यते । एवं रसोपलब्धिर्गन्धोपलब्धिरित्यादि । अनेन प्रत्यक्षत्वं  
एव प्राकृतत्वमप्रत्यक्षत्वे अप्राकृतत्वमिति निरस्तम् । न हि अप्र-  
त्यक्षानीन्द्रियाणि अप्राकृतानि भवन्ति । अतो भगवतः प्रत्यक्ष-  
त्वेऽपि प्राकृतत्वमप्राकृतत्वं वा न सेत्स्यतीति युक्तिरप्रयोजिका ॥

ननु व्यापकव्यभिचारो न दोषायेतिवद् यत् प्रत्यक्षं तत्  
प्राकृतमेवेति भगवतः प्रत्यक्षत्वात् प्राकृतत्वमेवेतिचेत् तत्राह ॥  
ग्राह्यैर्गुणैरिति ॥ सर्वत्रैव भगवान् वर्तते, न सर्वत्रैव प्रत्यक्षः ।  
रूपादिषु विद्यमानस्यैव चक्षुषाऽग्रहणात् । क्वचिदपि प्रत्यक्षत्वमपि  
बाधकमितिचेत्तत्राह ॥ तद्वृणाग्रह इति ॥ न हि चक्षुषः सामर्थ्येन  
इदानीमत्रापि भवान् दृश्यते, किन्तु स्वेच्छयैव । अतः स्वेच्छया  
प्रतीतम् इन्द्रियग्रहणदोषेण न दुष्टं भवति । पराञ्च खानि  
व्यतृणत् स्वयम्भूस्तस्मात् पराङ् पश्यति नान्तरात्मन्, कथि-  
द्धीरः प्रत्यगात्मानमैक्षद् आवृत्तचक्षुरमृतत्वमिच्छान्निति श्रुतेः ।  
परावृत्तचक्षुषो ग्राहकत्वं श्रूयते । स्वभावतश्च निषेधः । न ह्युभयं  
विरुद्धम् । तथा प्रकृतेऽपीन्द्रियसामर्थ्याददृश्यः, स्वेच्छया तु  
दृश्य इत्यविरुद्धम् । तस्माद् दृश्यत्वेनाब्रह्मत्वशङ्का परिहृता ।  
भिन्नत्वेन बाह्यत्वेन प्रतीतौ समाधानमाह ॥ अनावृतत्वाद् वहि-  
रन्तरं न ते इति ॥ बाह्याभ्यन्तरव्यवस्था आकाशकृतेति पूर्वमेवा-  
वोचाम । तदपि भूतादीनामेव । भगवतो व्यवधायकं न किञ्चित् ।  
न हि गृहमध्यस्थितैर्गृहमन्यस्माद्यावहितं भवति । न वा स्वस्य  
स्वयं व्यवधायकम् । व्यापको भगवानिति । ततः स्थूलकार्यस्या-  
उभावाद् भगवतोऽनावृतत्वमेतदग्रे स्पष्टीभविष्यत्युल्लङ्घने ।  
अनावृतत्वादेव तव बाह्याभ्यन्तरव्यवहारो नास्ति । संपूर्णे

तडागे तदुद्भवैश्छन्ने कचित् प्राक्व्ये तावन्मात्रत्वं, तदुद्भवानां वाऽवच्छेदकत्वं न सम्भवति । तथा प्रकृतेऽपि व्यापकस्यैव तव एकदेशे प्रकटस्य न बाह्यान्तरभेदः सम्भवति । प्रतीतिस्तु उपपादितैव । परिच्छिन्नत्वमप्यनेनैव परिहृतम् । अस्मिन्नर्थे शास्त्रीयं हेतुत्रयमाह ॥ सर्वस्य सर्वात्मन आत्मवस्तुन इति ॥ सञ्चिदानन्दरूपो भगवान् जगदूपो भगवान् सदूपः, चिदूपा जीवात्मानः, आनन्दरूपः स्वयं तेषां फलरूपः । अत्र व्यावर्त्तकत्वं जगतो जीवानां फलस्य च न सम्भवति । त्रयाणामपि स्वरूपं भगवानेव, तदाह ॥ सर्वस्य सर्वरूपस्य सर्वेषामात्मरूपस्य सर्वात्मनां च वस्तुरूपस्य फलरूपस्य च आत्मना न परिच्छेदः । नाऽप्यात्मनो महतः । अतो भगवदंशानामंशान्तरैर्भगवता वा परिच्छेदः सम्भवति । न तु भगवतः केनापि प्रकारेण । तद्यतिरिक्तस्यान्यस्याभावात् । आत्मनैवात्मपरिच्छेदपक्षोऽप्य विवेचनीयः ॥ एवं वैदिकप्रकारेण पञ्चात्मको भगवान् निर्दोष-पूर्णगुणविग्रह एवायमिति निरूपितः ॥ १७ ॥

तन्त्रप्रकारेण चतुरूपो निरूप्यते—

य आत्मनो दृद्यगुणेषु साज्जिति  
व्यवस्थते स्वव्यतिरेकतोऽबुधः ॥  
विनानुवादं न च तन्मनीषितं

• सम्यग् यतस्त्यक्तमुपाददत् युमान् ॥ १८ ॥

य आत्मन इत्यादिचतुर्भिः ॥ तत्र तन्त्रे प्रथमो वासुदेव-स्तत्र श्रीर्माया । यत् प्रवदन्ति मायाम् \* इति वाक्यात् योऽप्रतिबन्धार्थं तया केवलया जगत् सृज्यते । तत्र चेत् सद्बुद्धिस्तदा प्राणी नमुच्यते इति तन्यतं वदन्नेव चतुर्मूर्चिर्भगवानवतीर्ण

इति वासुदेवोऽयमन्तरेव बहिर्वा द्रष्टव्यः । उभयथापि न तत्त्व-  
सहितो द्रष्टव्यः, केवलचिदानन्दरूपो द्रष्टव्य इति प्रथममाह ॥  
य आत्मन आत्मभूतस्य भगवतो दृश्येषु संघातरूपेषु आत्मनैवा-  
ञ्जुभूयमानेष्वनुभवातिरेकेण तेषां सत्त्वाभावाच्चतुर्विशतितत्त्वेष्व-  
अप्यात्मनो बन्धकेषु गुणेषु यः सन्त्रिति कमपि पदार्थं व्यवस्थ-  
ति, अस्तिच तत्र सर्वत्रैव तद्रूपेण निविष्टस्य सन्त्रेव भवति, तत्सत्त-  
यैव च तत्त्वान्यपि सत्त्वेन प्रतीयन्त इति परमार्थः । यदि स्व-  
व्यतिरेकेणात्मव्यतिरेकेणाप्यात्मसंबन्धाभावे आत्मव्यतिरिक्तस्य  
वा सत्त्वं यद्यज्ञीक्रियेत तदा अबुधः । न तस्य ज्ञानमस्ति ।  
मायामोहित एव स इत्यर्थः । नन्वात्मसंबन्धात् तस्य सत्त्व-  
मुत्पद्यताम् । अतः सत्प्रतीतौ न दोष इति चेत्तत्राह ॥ विना-  
ञ्जुवादं न च तन्मनीषितमिति ॥ वैराग्यार्थमिदं मतम् । त्यागार्थ-  
मेवास्यानुवादः । सत्त्वसिद्धिव्यतिरेकेण त्यागो नोपपद्येत इति  
तदर्थमात्मसंबन्धात् सत्त्वमित्यनुवादे नोक्तम् । नन्वात्मना सह  
संबन्धोऽप्यस्ति प्रतीत्यतिरिक्तस्तदाह ॥ अनुवादं विना तज्जग-  
न्मनीषितं मनसा सत्त्वेनाकलितं नभवति । नन्वेवमप्यबुधत्वं कथम्  
आरोपार्थमपि तथा ज्ञानं युक्तमेवेति चेत्तत्राह ॥ सम्यग्यतस्त्यक्त-  
मुपाददत् पुमानिति ॥ संघातेआत्मान्वेषणदशायामात्मव्यतिरिक्तं  
सर्वमेव त्यक्तम् । तच्चेत् पुनर्घट्नाति तर्षबुध एव । तदाह ॥  
पुमान् स्वयं पुरुषोऽपि भूत्वा सम्यक् त्यक्तमुपाददबुध एवेति ।  
पूर्वेणैव संबन्धः । त्यक्तमपि दूराद् दृश्यते । न तूप समीपे ।  
अन्योपदेशार्थमनुवादेनापि ग्रहणं संभवति । तद्विरेकार्थमाह ॥  
सम्यक् त्यक्तमादददिति ॥ येनैव प्रकारेण सम्यक् त्यक्तं तेनैव  
तद्विलापातीति ॥ अथवा आत्मनो भगवतो दृश्येषु गुणेषु केशलोम-  
नखरूपस्पर्शादिष्वेकोऽपि गुणः स्वस्मात् सचिदानन्दात्मक-

भवत्स्वरूपाद्यतिरेकतः । ल्यज्ञोपे पश्चमी । तथाच व्यतिरेकं प्राप्यैव सन् । अन्यथैकरसे ब्रह्मणि विविधरूपत्वभानं न स्यादिति यो व्यवस्थते सोऽबुधः । धर्मिग्राहकमानेन शुद्धस्यैव ब्रह्मणस्तथैव सिद्धेः । एतदेवाह ॥ विनोति ॥ वस्तुन एव तथात्वादाकारदर्शनानन्तरं यो भक्तकृतः कराऽम्बुजं पदाऽम्बुजं नयनाऽम्बुजमित्यादिरूपो वादः सोऽनुवादः, तं विना तत् कराम्बुजाऽऽदिकं स्वरूपव्यतिरिक्तत्वेन मनीषितं मनसा सञ्चेनाकलितं न हि भवति । ननु प्राकृतेष्वपि भगवत्संबन्धात् सत्त्वोत्पत्त्या तथा प्रतीतौ न दोष इत्यत आह ॥ सम्यगिति ॥ स यथा सैन्धवधनोऽनन्तरोऽवाद्यः कृत्स्नो रसघन एवं वा अरे अयमात्माऽनन्तरोऽवाद्यः कृत्स्नः प्रज्ञानघनः, असङ्गो हयं पुरुषः । अथाऽत आदेशो नेति नेतीत्यादिश्रुतिविचारदशायां त्यक्तं प्राकृतधर्ममुपाददद्वयतीत्यर्थः । तैः सह सम्बधे सति हि तेषु सत्त्वोत्पत्तिसंभावना । तस्यैवाभावात्तदसंभव इति भावः ॥ अथवा, यः पुमानात्मनो द्रष्टुः स्वस्य दृश्येषु गुणेषु करपादादिषु भगवान् सन् वर्तमान इति व्यवस्थते सोऽबुधः । तत्र हेतुः ॥ अस्वव्यतिरेकत इति ॥ तेष्वात्मत्वेनाभिमतादभिन्नत्वादित्यर्थः । अव्ययाऽन्तप्रयोगेणाविकृतत्वं सूच्यते करादिषु । शेषं पूर्ववत् ॥ अतोऽस्मिन्नपि पक्षे कोऽपि त्वयि प्राकृतो धर्मो नास्तीति वासुदेवो भगवान् ॥ १८ ॥ ४४ ॥ प्रद्युम्नरूपं भगवन्तं निरूपयति—

त्वत्तोऽस्य जन्मस्थितिसंयमान् विभो  
वदन्त्यनीहादगुणादविक्रियात् ॥  
त्वयीश्वरे ब्रह्मणि नो विरुद्धते  
त्वदाश्रयत्वादुपचर्यते गुणैः ॥ १९ ॥  
त्वत्तोऽस्येति ॥ स हि जगत्कर्ता निरूपितः । स्मृतिर्हि

तस्य श्रीः । स तस्यां प्रकृतिमुत्पादितवान् । न ततः काचित् पुरुषो-  
त्पत्तिः । प्रकृतौ स्त्र्येव प्रधानभूता । पुरुषस्तु गुणभूतः । तया प्रकृ-  
त्या सृष्टिस्थितिप्रलया भवन्ति । संकर्षणादुत्पन्नेनैव सूत्रनाम्ना  
तस्यामुत्पाद्यते इति । जगदुत्पत्तिस्थितिप्रलये परम्परया संनिधि-  
मात्रेण प्रद्युम्नस्योपयोगः । तन्मात्रेणैव लोकः प्रद्युम्नात् सृष्टि-  
माह । न तु वासुदेववदपि ततः सृष्टिरस्ति । तदत्रानूद्यते । त्वत्तः  
प्रद्युम्नरूपाद् भगवतोऽस्य जगतो जन्मस्थितिसंयमान् उत्पत्ति-  
स्थितिप्रलयान् लोका वदन्ति । तथा कथने हेतुः ॥ विभो  
इति ॥ समर्थत्वाद् वदन्तीत्यर्थः । नन्वस्तु तथैव, को दोष इति  
चेत्तत्राह ॥ अनीहादगुणादविक्रियादिति ॥ यो हि चेष्टां करोति  
स एवोत्पादयति । यस्तु महदैश्वर्यादिगुणानवलम्बते स पालय-  
ति । पालनं हाङ्गैवाविकृतादपि संभवति । यस्तु क्रोधादि-  
विक्रियां प्राप्नोति स संहारको भवति । अयं च सत्त्वरजस्तमो-  
गुणातीतः । अत एव नास्य कापि विक्रिया । अतः कूटस्थोऽयं  
निरीहः । तस्मादघटमानयेवालौकिकसामर्थ्यस्य विद्यमानत्वा-  
लोको वदति । यद्यथं कर्तुमिच्छेत्तदा गुणानप्युत्पादयेत् । वि-  
कृतश्च भवेदुत्पत्त्यादिकमपि कुर्यात् । चिन्तामणिरिव वा स्वत  
एव कुर्यात् । तर्हि विरोधेऽन्यतरपरित्यागस्योचितत्वादन्तरङ्ग-  
बाहिरङ्गयोरन्तरङ्गं वलीय इति न्यायेनान्तरङ्गा एव स्वरूपधर्मा  
बलिष्ठाः, न तु लोकप्रतीतिर्बहिरङ्गेति भगवतो जगत्कृत्वाभाव  
एवाऽस्मिन् पक्षे मुख्यः सिद्धान्त इति युक्तम् । अतो वासुदेवान्न  
कोऽपि विशेष इतिचेत्तत्राह ॥ त्वयीश्वरे ब्रह्माणि नो विरुद्धते  
इति ॥ विरोधे हेकतरपरित्याग उचितः । सर्वभवनसमर्थे

आविरोधे ईश्वरत्वब्रह्मत्वलक्षणं हेतुद्यमुक्तं तृतीये पादे ।  
चतुर्थैऽपि द्वितीयकोटशुपस्थितिर्विन प्रामाणिक्यतोऽपि न विरोध इति

ब्रह्मणि विरोधाभावान्वैवं कल्पनोचिता । किञ्च, न केवलं भगवान् ब्रह्मरूप एव, किन्त्वीश्वरोऽपि । ईश्वरत्वेन जगत्कर्तृत्वं ब्रह्मत्वेनाविकृतत्वं च द्रव्यमुपपद्यते । देशकालस्वरूपावस्थाभेदा अपि नापेक्ष्यन्ते । ईश्वरत्वाद् ब्रह्मत्वाच्च । आज्ञाशक्तिरीश्वरे अप्रतिहता, सर्वभवनसामर्थ्यं च ब्रह्मणि । तस्माद् विरोधाभावान्वैकतरपरित्याग उचितः । किञ्च प्रतीत्यनुरोधेन हि विरोधः । प्रतीतिस्त्वन्यथापि व्याख्यातुं शक्या । न हीयं प्रतीतिः प्रत्यक्षा, किन्तु शास्त्रीया । शब्दप्रयोगस्तु गौण्यापि सम्भवति । यथा सिंहो माणवक इति । तथा आधारभूतो भगवानेवेति निराश्रयस्य जगतोऽसम्भवादाधारत्वे सिद्धे तद्वारा कर्तृत्वमप्युपचर्यते । वस्तुतस्तु गुणा एककर्त्तारोऽपि एव सांख्यादयः प्रकृतेरेव कर्तृत्वं वदन्ति । गुणानामप्ययमाश्रय इति कार्यकारणाधारभूतवादभिमानाभावेऽपि लोकदृष्ट्या कर्तृत्वकथनमुपपद्यते ॥ १९ ॥

एवं जगतोऽमायिकत्वं भगवतोऽकर्तृत्वं कर्तृत्वमुभयं चेति वासुदेवादौलक्षण्येन प्रद्युम्नो निरूपितः । इदमाध्यात्मिकत्वेन उत्पत्तिस्थितिप्रलयात्मकत्वमुक्तम् । आधिदैविकत्वेन अनिस्त्वं तथाभूतमुपपादयति—

सर्वं त्रिलोकस्थितये स्वमायया  
विभर्षि शुक्लं खलु वर्णमात्मनः ॥

हेत्यन्तरमुक्तमिति, किञ्चेत्यादिना व्याख्यातम् । अन्यथा त्वविरोधः पूर्वोक्त एवत्यग्रे तच्छङ्क्योपचारोक्तिः शशशृङ्गभिया पलायनमनुहरेत् । वस्तुतस्तु, ननु सांख्यादिषु गुणानामेव कर्तृत्वमुच्यते इत्यत आह ॥ त्वदाश्रयत्वादिति ॥ त्वमेवाश्रयो येषां तावश्वत्वाद् गुणानां त्वश्चिं कर्तृत्वं तेषूपचर्यत इत्यर्थोऽभिप्रेत इति शेयम् ॥

सर्गाय रक्तं रजसोपबृंहितं  
कृष्णं च वर्णं तमसा जनात्यये ॥ २० ॥

सत्त्वमिति ॥ यथा पिता कृषीवलादिर्वा पुत्राऽन्नादे-  
रुत्पादकः । यथा वा ब्रह्मादयो, वृष्टिद्वारेन्द्रादिस्ते गुणावतारा  
उच्यन्ते । तादृशस्त्वनिरुद्धः । तत्र ब्रह्मविष्णुशिवानामेव प्रत्येक-  
गुणैरुत्पत्त्यादिनियामकत्वं न त्वनिरुद्धस्येत्याशङ्क्या तस्यैव  
प्रितयमाह ॥ त्रिलोकस्थितये स्वमायया शान्त्या सत्त्वं विभर्षि ।  
तस्य सत्त्वस्य स्वरूपमाह ॥ आत्मनः शुक्लं वर्णमिति । खलिवति  
प्रसिद्धिः । कृते शुक्लश्वरुर्बाहुरित्यादिवाक्यादुपाधिकालरूपाण्ये-  
वास्मिन् पक्षे भगवद्गूपाणि । तदर्थं गुणान् वदन् रूपाणि वद-  
ति ॥ सर्गाय रक्तरूपं विभर्षीति सम्बन्धः ॥ तस्य रूपस्य सहज-  
त्वाभावायाह ॥ रजसोपबृंहितमिति ॥ तथैव कृष्णं वर्णं जनाना-  
मत्यये नाशार्थं विभर्षीति सम्बन्धः ॥ २० ॥

सङ्कर्षणात्मकमाह—

त्वमस्य लोकस्य विभो रिरक्षिषु-  
र्गृहेऽवतीर्णोऽसि ममाऽखिलेऽवर ॥  
राजन्यसंज्ञाऽसुरकोटियूथपै-  
र्निव्यूल्माना निहानिष्यसे चमूः ॥ २१ ॥

त्वमस्येति ॥ अस्य लोकस्य रिरक्षिषुः रक्षितुमिच्छुः सन्  
मे गृहेऽवतीर्णोऽसि । अवश्यरक्षायां हेतुः ॥ अखिलेऽवरेति ॥  
विशुरिति सामर्थ्यम् । इदं सङ्कर्षणकार्यं, देवान् प्रति तद्देषि-  
दैत्यवधादेव, न तु सर्वनाशकत्वेन । अतो देवांशो जगतो रक्षक  
एव दैत्यानामेव निवारकस्तदाह ॥ राजन्यसंज्ञेति ॥ राजन्या  
राजान् इति संज्ञामात्रं, वस्तुतस्त्वसुरा एव । तेषां कोटयः

सेनारूपास्तासां यूथपा महान्तः । तैर्नितरां व्यूहमानाः परि-  
पालयमानाः प्रेर्यमाणा वा चमूर्निहनिष्यसे नितरां मारयिष्यसे ।  
अतो रक्षार्थमेव दैत्यवधः । भगवत्सांनिध्यात् सर्वज्ञता तस्य ।  
यस्मिन् विदिते सर्वमिदं विदितं भवतीत्यार्थज्ञानं वा ॥ २१ ॥

एवमपि ज्ञाते भयं निष्टत्तमिति लौकिकस्य बलिष्टत्वज्ञाप-  
नाय भयाद्भगवन्तं विज्ञापयति—

अयं त्वसभ्यस्तव जन्म नो गृहे  
श्रुत्वाऽग्रजांस्ते न्यवधीत् सुरेश्वर ॥  
स तेऽवतारं पुरुषैः समर्पितं  
श्रुत्वाऽधुनैवाभिसरत्युदायुधः ॥ २२ ॥

अयं त्वसभ्य इति ॥ तुशब्दः पूर्वार्थं स्तुतिलक्षणं व्याख-  
र्चयति । भगवानवर्तीर्ण इति सतामेव सुखं भवति, न त्वसता-  
म् । अयं त्वसभ्यः, इममर्थमज्ञाप्यः । अत एव तव जन्म नो  
गृहे श्रुत्वा ते अग्रजान् मम षट्पुत्रान्न्यवधीत् । सुराणामीश्वरे-  
ति सम्बोधनं पक्षपातार्थम् । तर्हि किमधुना कर्त्तव्यमितिचेत्  
तत्राह ॥ स एव कूरात्मा कंसो रक्षकैः पुरुषस्तेऽवतारं निवेदितं  
श्रुत्वा उदायुधः सञ्चधुनैव निकट एवाभिसरत्यागच्छति । वर्त-  
मानसामीप्ये वर्तमानवदेति वर्तमानप्रयोगः । ईश्वरे निवेदनप्राप्तं  
सेवककार्यम् । कर्त्तव्यं तु प्रभुरेव जानातीत्यस्य तूष्णीभावः ।  
अभिप्रायस्तु यदीदार्णी मारणीयस्तदा स्थातव्यं, नोचेदन्यत्र  
गन्तव्यमिति ॥ २२ ॥

इदानीं मारणे गुपतया गोकुलवासिभिः सह क्रीडोद्धारा-  
दिकं न भविष्यतीति तत् कृत्वा पश्चान्मारणम् । अतः पितु-  
रभिप्रायादन्यत्र गतवानिति लक्ष्यते । तूष्णी स्थिते वसुदेवे

देवकी रूपोपसंहारं कंसस्य भगवज्जन्माङ्गानं च प्रार्थयितुं प्रथमतः  
स्तौतीत्याह—

श्रीशुक उदाच ॥

अथैनमात्मजं वीक्ष्य महापुरुषलक्षणम् ॥

देवकी तमुपाधावत् कंसाङ्गीता सुविस्मिता ॥ २३ ॥

अथैनमिति ॥ स्वस्यैवायं पुत्र इति ज्ञातवती । तथा बुद्धे-  
रूपादितत्वात् । परं स पुत्रश्चतुर्भुजादिलक्षणैर्लोकप्रसिद्धभगव-  
त्तुल्योऽयमिति ज्ञात्वा स्वबुद्ध्या स्मृतिपुराणेषु प्रसिद्धं भगव-  
त्स्वरूपं प्रकृतेऽनुवर्णनीयमिति तदर्थमाह ॥ महापुरुषस्य पुरुषोत्तम-  
स्य लक्षणानि यत्र तं भगवन्तम् उपाधावत् ॥ शरणं गता ।  
स्तुत्वैव शरणं गमिष्यति । भगवन्निमित्तमेव कंसाङ्गीता । तर्हि  
भगवत्स्वरूपज्ञानाद् भयमेव कथं न निवर्त्यतीत्याशङ्क्याह ॥  
सुविस्मितेति ॥ आश्र्वर्यरस एव तस्या उत्पन्नो, न तु निर्द्धारितं  
ज्ञानं जातं येन भयं निवर्त्तेत्यर्थः ॥ शुचिस्मितेति पाठे भगव-  
त्स्तोत्रज्ञानार्थं तस्याः पातिवत्यादिधर्मो निरूपितः ॥ अथेति  
भिन्नप्रक्रमे । नतु वेदादिप्रकारेण । अन्यथा पौनरुत्तमं स्यात् ॥ २३ ॥

शरणं गता देवकी अष्टभिः स्तोत्रमाह । आधिदैविकमा-  
ध्यात्मिकमाधिभौतिकमिति भगवतो रूपत्रयमादौ निरूप्य शरणा-  
गमने हेतुं चोक्त्वा प्रकृते रक्षां भगवत्स्वरूपाङ्गानं द्वयं प्रार्थय-  
ते । इदानीं मारणे युद्धार्थं प्रवृत्तावेव पूर्वज्ञानसदृशत्वात् प्राणा  
न स्थास्यन्ति । अतस्तेन प्रकारेण रक्षा न कर्त्तव्या । प्रका-

---

इदानीं मारण इत्यादि ॥ युद्धे भगवतैव तन्मारणसम्भवेऽपि  
पूर्वमुद्यतायुधेन बाला मारिता इत्यधुनाऽपि तावशतदृशनं पूर्वज्ञान-  
सदृशम् । तथाच तन्मात्रेणैव तथेत्यर्थः ॥ अन्यथेति ॥ जन्माङ्गानाभावे  
प्राणास्थितिरेव स्यादित्यर्थः ॥ न सिद्धेदिति पाठे प्रथमः पक्षो रक्षा ॥

रान्तरेण रक्षां प्रार्थयन्त्यज्ञानमपि प्रार्थयते। अन्यथा प्रथमपक्ष एव  
न सिद्ध्येत्। रूपोपसंहारं च प्रार्थयते। सर्वाधिकये सर्वद्वेषस-  
म्भवात्। सर्वमारणं चाशक्यम्। अलौकिके च शीघ्रमुपसंहारश्च  
स्यात्। अतः केवलं स्वार्थमुपसंहारप्रार्थनाद्यं तु प्रकृतोपयोगि। एवं  
प्रार्थनात्रयं स्वस्य गर्वाभावार्थम्। इदं न जननरूपं, किन्तु नटवद-  
ञ्जुकरणरूपमिति भगवदवतारं निरूपयति॥ रूपत्रयं तथा हेतुः  
प्रार्थनात्रितयं तथा \* नटत्वमिति विज्ञानं स्वस्य याद्वक् तथोदि-  
तम्॥ आदौ भगवानाधिदैविक इति वदन्ती स्वाभिज्ञानप्रमाण-  
प्रसिद्ध्या निरूपयति॥ इदं रूपं तदेव यत् सर्वैराधिदैविकत्वेन  
उच्यते। द्वयमन्यलोकसिद्धमलौकिकं त्वाधिदैविकमेव। अन्यथा  
प्रमाणानामनुवादकत्वं स्यात्। अत इदं रूपं तदेव। किं तदित्या-  
काङ्क्षायामाह॥ यत्तत् प्राहुरिति॥ यत्तदोरामानुपूर्व्येण निरूपणमा-  
काङ्क्षावैपरीत्येऽपि स्वानुभवदार्थ्यार्थम्। नन्वाधिदैविकमेतद्विति-  
तुं नार्हति वैलक्षण्यादित्याशङ्का वैलक्षण्यहेतुभूतान् धर्मानन्त्रैव  
साधयति, अव्यक्तमित्यादिनवभिः पदैः॥ नवधा हि जगत्।  
तद्विलक्षणं ब्रह्म नवधा निरूप्यते॥ जगद्धर्माश्च तस्मिन् रूपे प्रती-  
यन्ते। तत्र, अव्यक्तादीनि भूतानीतिवाक्याद् अव्यक्तं मूलरूपं,  
व्यक्तं तु जगत्। इदं तु व्यक्तमिति लोकप्रतीतिः। मूलभूतं  
त्वाद्यं भवति। इदं त्वाधुनिकम्। जगच्च स्वरूपकृतं कालकृतं च।  
वैलक्षण्यमुक्तं पदद्वयेन। देशकृतं वैलक्षण्यं वदन् परिमाणेन तदा-  
ऽह॥ ब्रह्मोति॥ बृहत्वाद् बृहणत्वाच्च ब्रह्म मूलभूतम्। जगत्तु  
परिच्छिभ्रमबृंहितं च तथैवरूपम्। एवं सदंशेन वैलक्षण्यत्रयं नि-  
रूपितम्। चिदंशेनापि त्रयमाह॥ ज्योतिर्निर्गुणं निर्विकारमि-  
ति॥ प्रकाशकं तच्चैतन्यं जगत् प्रकाशयति। अन्यथा जगदभि-  
व्यक्तिर्न स्यात्। त्रिगुणात्मकं च जगत्। त्रिगुणातीतमेव हि

श्रीदेवकयुवाच ॥

रूपं यत्तत् प्राहुरव्यक्तमाद्यं  
ब्रह्म ज्योतिर्निर्गुणं निर्विकारम् ॥  
सत्तामात्रं निर्विशेषं निरीहं  
स त्वं साक्षाद् विष्णुरध्यात्मदीपः ॥ २४ ॥

कारणं भवति । गुणानामपि कारणत्वे भगवत्कारणता न स्यात् । स्वातन्त्र्याभावात् । सदंशा एव गुणा न चिति संभवन्ति । यत्रैव भूतेन्द्रियान्तःकरणानि तदेव सगुणम् । तदेव कारणं भवति यत् प्रपञ्चविलक्षणम् । प्रपञ्चस्तूलपत्त्यादिभावविकारयुक्तः । अतो निर्विकारमङ्गीकर्तव्यम् । लौकिकानि च ज्ञानानि विकारयुक्तानि रूपादिगुणयुक्तानि चेन्द्रियादिभिश्च प्रकाश्यन्ते । विषयकृतं वैलक्षण्यमानन्दांशे निराकरणीयमित्येतदर्थमाह ॥ सत्तामात्रमिति ॥ सत्ता विद्यमानता कालत्रयाभावाधितसत्ता वा । सर्वमेव हि जगत् सद्गुणमपि विशेषनामरूपधर्मवद्भवति । यावद्-विशेषनिर्मुक्तं सामान्यं न भविष्यतीत्याशङ्ख लौकिक एव विषये इयं व्याप्तिः । न त्वलौकिक इति सत्तामात्रमपि निर्विशेषप्रत्याह । अन्यथा पौनस्त्वयं स्यात् । विशेषा हि व्याप्तर्चकाः । मूलसत्तायां व्यावर्त्त्याभावात् किं विशेषेण । कार्ये तु सा सर्वत्राऽनुस्युतेति कार्यं न व्यावर्त्तनीयम् । अन्यथा तस्य कारणतैष नस्यात् घटपटयोरिव । पूर्णमदः पूर्णमिदमित्यादिश्रुतौ सर्वचेष्टारहितमेव कारणं भवति । कार्यं सर्वमेव चेष्टापानम् । आकाशाऽऽदेरपि शब्दजननलक्षणा चेष्टा वर्तत एव । आवरणाऽपगमे कार्यापगमवदाकाशापगमस्यापि दृष्ट्वादन्धकारवदीहा तत्रापि । ब्रह्मणि तु आवरकासम्भवादव्यवहार्यत्वाच्च निरीहत्वं सिद्धमेव यद्यप्येकस्मिन्नापि विशेषणे सर्वे धर्माः क्रोडीकर्तुं शक्यन्ते ।

तथापि नवधा वैलक्षण्यस्य वक्तव्यत्वान्वविशेषणान्युक्तानि ।  
 तादृशमिदमेव रूपम् । नवविधानां प्राणिनां स्वदोषेणैव नव-  
 विधत्वप्रतीतिः । यथा भ्रमरिकाहृष्टया गृहीता भूमिरपि भ्रान्तेव  
 हृश्यते । तदपि तस्यैव हृष्टया । एवमत्रापि ब्रह्मविदां हृष्ट्या  
 भगवान् वर्णितगुणं एव । अन्यथा तदभिव्यक्त्यर्थं प्रयत्नं न कुर्युः  
 ब्रह्मादयोऽपि पश्चादुत्पन्नं न नमस्कुर्युः, सायुज्यं चाऽन्नं न  
 प्राप्नुयुरेतज्ज्ञानेन च सर्वज्ञानं भवेयुरेतज्ज्ञानेन च निर्गुणा न भवे-  
 युरेतद्भजनेन च सर्वविकाररहिता न भवेयुः, सर्वेषु पदार्थेष्वेतं  
 च न पश्येयुरेतज्ज्ञानेन च प्रपञ्चो न निवर्त्तेत । एतत्कृपया च  
 ब्रह्मनिष्ठा न भवेयुः । अतोऽयमेतादृशं एव । नन्वेतत् सर्वं सर्व-  
 ज्ञान्युपास्यत्वे भगवतः सम्भवति । न त्विदानीमेवाऽऽविर्भूतस्य  
 तथात्वं वक्तुं शक्यत इत्याशङ्ख्याह ॥ स त्वमिति ॥ यदेतादृशं  
 तत् त्वमेव । तत्र हेतुः ॥ विष्णुरिति ॥ विष्णुर्हि पूर्वोक्तप्रकारेण  
 सर्वोपास्यः । स एव सर्वेषामधिदेवः । स एवाविर्भूत इति ब्रह्म-  
 वाक्यादवसीयते । नन्वेवमप्यशावतारः स्यात्, ततश्च मूलत्वा-  
 भावादुक्तं सर्वं बाधितमित्यत आह ॥ साक्षादिति ॥  
 ननु वाक्यं गौणमपि भवति, स्तुतिपरमपि भवति । तस्मात्  
 कथं निर्णयः ? इतिचेत् तत्राह ॥ अध्यात्मदीप इति ॥ अध्यात्मं  
 मदन्तःकरणं वस्तुतो जडं पुर्घं सर्वशास्त्रविहीनम् । तच्चेदेवंप्रकाश-  
 युक्तं त्वत्सान्निध्यात् तदेवास्य कारणमित्यवसीयते । आधिदैविक-  
 स्यैवाध्यात्मप्रकाशजनकत्वात् । अतो मदनुभवेनापि भवानुक्त-  
 रूप एव । कार्यं चाव्यभिचारिलिङ्गम् ॥ २४ ॥

एवमाधिदैविकरूपं निरूप्याध्यात्मिकं रूपं निरूपयति-  
 नष्टे लोके द्विपरार्द्धवसाने  
 महाभूतेष्वादिभूतं गतेषु ॥

व्यक्तेऽव्यक्तं कालवेगेन याते

भवानेकः शिष्यतेऽशेषसंज्ञः ॥ २५ ॥

नष्टे लोक इति ॥ आधिभौतिकस्य सर्वस्याध्यात्मन्येव लयः ।  
 तस्यैवात्मत्वप्रतिपादनात् । दृश्यते च स्वग्रादौ बाह्याप्रकाशेऽपि  
 आन्तरः प्रकाशः । तस्मादयं भगवानात्मा । अन्यस्य लयाऽवधि-  
 त्वं नास्तीति तस्य लयाऽवधित्वमाह ॥ लोके प्रकाशे, चतुर्दश-  
 लोकेषु च नष्टेषु सर्वनाशो नियतकाल इति ज्ञापयितुमाह ॥ द्वि-  
 परार्द्धवसान इति ॥ ब्रह्मण आयुः परशब्देनोच्यते । तस्यार्द्धे  
 परार्द्धम् । परार्द्धये ब्रह्मसमाप्तिः । बन्धमोक्षव्यवस्थां लोके  
 वक्तुं ब्रह्मण आयुषोऽर्द्धव्यवहारो ब्रह्मण उत्तरायुप्येव ब्रह्माण्ड-  
 स्थानां मुक्तिरिति ज्ञापनार्थः । द्विपरार्द्धस्याऽप्यवसाने समाप्तौ  
 ब्रह्माण्डस्य तु प्रलयस्तदैव भवति । तदा तत्त्वानि तिष्ठन्ति ।  
 तेषामपि प्रलयमाह ॥ महाभूतेष्वादिभूतं गतेष्विति ॥ आदिभूत-  
 शब्देनाहङ्कार उच्यते । अग्रे महत्तत्त्वस्याऽपि प्रकृतौ लयस्य  
 वक्ष्यमाणत्वात् । अहङ्कारोऽपि महति लीयत इति ज्ञापितम् ।  
 भूतानामादिभूत इति व्युत्पत्त्या आदिभूतशब्दवाच्योऽहङ्कारो  
 भवति । आदौ भूतो जातश्चेद् महत्तत्त्वमेव । व्यक्ते महत्तत्त्वे  
 प्रकृतिं गते सति व्यक्ताव्यक्तपदाभ्यामेतत् सूचयति । अक्षरात्  
 प्रकृतिपुरुषविभागपक्षे प्रकृतिपुरुषोरप्यक्षरे लयः । कालादीना-  
 मव्यक्ततैव । किं बहुना सर्वमेव व्यक्तमव्यक्ते प्रविष्टम् । तत्र प्र-  
 वेशे कालवेग एव हेतुः । भगवतः सर्वोपसंहारेच्छायां सर्वोपसं-  
 हारार्थमाधिकारी कालो वेगवत्तरो भवति । एवं स्वयमप्यक्षरे ।  
 अक्षरं पुरुषोत्तमे पुरुषोत्तमाभिन्ने वा अक्षरे । तदा भवानेव एकः  
 शिष्यते । तस्य भगवतः स्वरूपाणि यानि स्थितान्याधिदैविका-  
 पुरुषोत्तमाभिन्न इति ॥ पुरुषोत्तमचरणात्मक इत्यर्थः ॥

नि तेषामपि लयमाशङ्क्य तन्निवृत्त्यर्थमाह ॥ अशेषसंज्ञ इति ॥  
अशेषाः सर्वाः संज्ञा यस्य । सर्वशब्दवाच्यो भगवानेक एवेति  
एक एव शिष्यत इत्यर्थः ॥ २५ ॥

एवमाधिभौतिकानां सर्वेषां लयस्थानभूतोऽध्यात्मा उक्तः ।  
आधिभौतिकं रूपमाह—

योऽयं कालस्तस्य तेऽव्यक्तवन्धो  
चेष्टामाहुश्चेष्टते येन विश्वम् ॥

निमेषादिर्वत्सरान्तो महीयाँ-

स्तं त्वेशानं क्षेमधाम प्रपद्ये ॥ २६ ॥

योऽयं काल इति ॥ आधिभौतिकानामाधिभौतिकभूतो  
भगवान्, न त्वाधिभौतिक एव । तथात्वज्ञापकं, कालो यस्य चेष्टा  
इति । कालप्रेरितानि सर्वाण्येवाधिभौतिकानि । कालः सर्वेषां  
निमित्तभूतः । तस्य सर्वेषां मूलभूतस्य स एव भवानिति ते तव  
चेष्टामाहुः । ननु भगवत्शेष्टासत्त्वे किं प्रमाणं, चेष्टाया वा कालत्वे  
तत्र, आहुरिति चेष्टायाः कालत्वे मानमुक्तम् । चेष्टासत्त्वे मान-  
माह ॥ चेष्टते येन विश्वमिति ॥ येन कालेन विश्वमेव चेष्टते ।  
न हि कारणस्य चेष्टाभावे कार्यं चेष्टा भवति । कालवशाच्च चेष्टा  
चेष्टायाः कर्मरूपत्वात् । कर्म च कालजनितम् । काले कर्म-  
विधानात् । अतो भगवचेष्टारूपः कालः । ननु प्रकृतिकारण-  
पक्षे तद्वारा कार्यपक्षे वा न चेष्टारूपः कालः सिद्ध्येदित्या-  
शङ्क्याह ॥ अव्यक्तवन्धो इति ॥ अव्यक्तस्य प्रकृतेर्वन्धुः सर्वकार्य-  
कर्त्ता । अतः प्राकृतकार्यपक्षेऽपि चेष्टारूपः कालः । आधिदैविक-  
कालस्य भगवद्वूपत्वात् तत्त्वावृत्त्यर्थमाह ॥ निमेषादिर्वत्सरान्त  
इति ॥ यद्यपि परमाणुकाल आदिभूतस्तथापि परमाण्वादि-  
लवान्तानामतिसूक्ष्मत्वाद्वहारानौपयिकत्वमाशङ्क्य निमेषादिरेव

गृहीतः । द्विपरार्द्धवसानत्वाचेष्टारूपकालस्य संवत्सरो मध्यम इति  
ततोऽप्याह ॥ महीयानिति ॥ एवं यस्य चेष्टा कालो, यश्चावशिष्य-  
ते, यश्चाधिदैविकः सर्वकारणकारणभूतस्तं त्वां प्रपद्ये शरणं  
गच्छामि । अनेन बालकः पुत्रः कथं शरणाह इति निरस्तम् । तं  
त्वामित्यत्र प्रमाणं पूर्वमुक्तमेव— आहुरिति, अध्यात्मदीप इति च,  
विष्णुरिति च । एवं सर्वरूपोऽपि यदि रक्षादिकं नाविष्कुर्या-  
त्तदा शरणगतिरप्योजिकेति तद्वावृत्यर्थमाह ॥ ईशानमिति ॥  
यत्र भगवत् एतावन्तो धर्माः स ईद्वश एव भवति । ऐश्वर्यं  
चिलम्बं न सहते, न चोपेक्षते । नन्वीश्वरो दैत्यपक्षपातीचेत्तदापि  
कार्यं न सिद्ध्यतीति, तदर्थमाह ॥ क्षेमधामेति ॥ क्षेमाख्यं शुद्ध-  
सत्त्वं धाम यस्य । अतः शिष्टानामेव पक्षपातं करिष्यति इति न  
काचिच्चिन्ता । आधारभूरूपर्धर्मस्यैव प्राधान्यख्यापनार्थं लिङ्ग-  
व्यत्ययः ॥ २६ ॥

एवं भगवतो रूपत्रयं, प्रपत्तिं च निरूप्य तस्याः प्रपत्तेः  
प्रकृतोपयोगित्वाय हेतुं निरूपयति—

मत्यो मृत्युब्यालभीतः पलायन्  
सर्वाल्लोकान् निर्भयं नाध्यगच्छत् ॥  
त्वत्पादाव्जं प्राप्य यद्वच्छयाद्य  
स्वस्थः शोते मृत्युरस्मादपैति ॥ २७ ॥

मत्त्वं इति ॥ अतीन्द्रियः कालः । लोके स्वज्ञापनार्थं स्व-  
प्रतिकृतिं सर्पमुत्पादितवान् । लौकिकास्त्वलौकिकं तदुद्वारैव प्रति-  
पद्यन्ते । यथा सिंहप्रतिकृतिर्ग्रीमसिंहः । एवं बिडालगवादयश्च  
व्याघ्रगवयादीनां प्रतिकृतिरूपाः । कालः स्वभक्ष्यमेव सृजति ।  
अतः कालसृष्टा मत्त्वा इत्युच्यन्ते । तस्य च भार्या कुण्डलिनी  
शक्तिः स्वभर्तृज्ञापिका सर्वेषु पुरुषदेहेषु तिष्ठति । योगो हि त-

दुद्धोधकः । तच्छरणं गत एव योगी, तदा तया प्रार्थितः कालः  
शीघ्रं न भक्षयति । तस्य च अध्यात्मा वेदः । तदुक्तकर्मण-  
ऽपि विलम्बो भवति । अन्ये च सर्वे देवाः पुराणोक्तास्तस्या-  
ऽपि धिभौतिकरूपाणि । तेऽपि विलम्बहेतवो भवन्ति । इमे त्रिविधा  
अपि धर्मार्गवर्त्तिनो निरन्तरमेकनिष्ठास्तत्प्रवणाः । ये उन-  
लौकिकाः साधारणाः शीघ्रं भक्षणार्थयेव स्थापिता ओदमभूताः  
ते चेत् कालातिक्रमार्थं यतन्ते तदा कालकार्यं स्वस्मिन् रोगा-  
दिकमनुभूय कालनिवर्त्तकत्वेन श्रुतान् बहूनेव धर्मन् कर्तुं य-  
तन्ते । तद्यालभीतस्य पलायनं मूषकस्येवाग्रे पतितस्य । मृत्युः  
कालस्य मुखम् । सोऽपि व्यालः । भयहेतुवाचको व्यालशब्दो  
मुखहेतुक एव । यत्र कपिगच्छन् क्षुतिपासे जरावलीपलिता-  
युच्चनीचर्घर्माननुभवति । अतः कालकार्यदर्शनाद्यं न निव-  
र्त्ते । देवत्वमानुषत्वे वृक्षत्वे वा बहुकालस्थितधर्मेषु भयं नि-  
वर्तत इत्याशङ्का, लोकान् सर्वानित्युक्तम् । निर्भयं भयाभावम् ।  
अतः केनाप्युपायेन मृत्युर्न निवर्तत इति निर्भयं नाध्यगच्छद्  
भयनिवर्तकस्थानं वा । शास्त्रानुभवयोः संवादे हि तन्निव-  
र्त्तते । येऽपि पूर्वमुक्ताख्यविधास्ते कालाधीना इत्यवश्यभक्षकत्वे  
न समर्था भवन्ति । प्रार्थना हि दुर्बला । एवं शरणान्वेषणा-  
र्थं परिभ्रमणे क्रियमाणे सर्वत्र प्रवर्तको भगवान् कदाचित्  
परितुष्यति । तदा भगवच्चरणप्राप्तिः । सत्सङ्गो भागवतं चेति  
भगवच्चरणद्वयमाधिभौतिकं, ज्ञानं भक्तिश्चाध्यात्मिकं, चरणावेक  
प्रसन्नस्याधिदैविकौ । तन्मध्ये अन्यतरप्राप्तावपि कृतार्थतेति ज्ञाप-  
यितुं, त्वत्पादाब्जमित्युक्तम् ॥ भगवत्सहितं भगवच्चरणारविन्दं  
प्राप्य यद्वच्छया भगवदिच्छया । कालसंबन्धाभावाय यद्वच्छये-  
त्युक्तम् । नियतकालस्य यद्वच्छात्वाभावात् । अब्जपदेन च

अलौकिको लोक एव ज्ञापकः शोभातिशयो निरुपितः । त्रितया-  
उपेक्षयाप्यतिशयः । अनेनैव विश्वासेन अद्यैव यदैव चरणप्राप्ति-  
स्तदैव स्वस्थः शेते मृत्युनिवारणार्थं यत्रं च न करोति । मृत्युः  
एुनः स्वत एव निवर्तते । भगवच्चरणारविन्दमत्र वर्तत इति  
अस्मादसाध्यादपगमनं युक्तमेव । शास्त्रं तु प्रमाणम् । संवादस्तु  
अलौकिकभावसिद्धिः । कालनियन्ता च भगवान् । अतोऽनु-  
भवप्रमाणयुक्त्योऽत्रैव सन्तीति न पूर्ववदस्मिन् मार्गे शङ्खा ।  
निष्कपटतया प्रवृत्तौ तु नात्र व्यभिचारः ॥ २७ ॥

एवं शरणागतौ हेतुमुपपाद्य त्रयं प्रार्थयति—

स त्वं घोरादुग्रसेनात्मजान्न-  
स्त्राहि ब्रह्मान् भृत्यवित्रासहासि ॥  
रूपं चेदं पौरुषं ध्यानधिष्ठयं  
मा प्रत्यक्षं मांसदृशां कृषीष्टाः ॥ २८ ॥

स त्वमित्यादि त्रिभिः ॥ अत्रावसरे त्रयं संभवति । भगवान्  
इदानीमेवान्तर्हितो भवेत् । पश्चात् स्वेच्छयाऽन्यत्र स्थितः  
कंसं मारयेत् । तदिमां कथां कंसः श्रुत्वा मारयेदस्माज्ज्ञानदापन-  
योर्नियोगात् । अतो रक्षा प्रार्थनीया । इदानीं वा कंसं मारयेत्  
ततः कंसपक्षपातिनः पश्चादस्मान् मारयेयुः । तदर्थमिदं रूपं  
लौकिके नर्यापनीयमितिप्रार्थनीयम् । एवंरूपेणात्रैव च स्थिति-  
रपि संभवति । तदा अलौकिकं दृष्ट्वा प्राकृतो लोको द्रेषं कुर्या-  
द्, अस्मदादयश्च शीघ्रं मुच्येरन्, भक्तिरसानुभवश्च न स्याद्  
मर्यादा च भज्येतेति । अतो रूपाप्रदर्शनप्रार्थना युक्तैव । एतत्सर्व-  
दोषपरिहारार्थं सांप्रतं कंसस्याज्ञानं भवत्विति प्रार्थना । इदानीं  
मारणे वा युद्धसमये स्वजीवनार्थम् । अनुपसंहारे पूर्वोक्तपक्ष-  
इदानीं मारणे वेत्यादि ॥ रक्षाप्रार्थनेति शेषः । अस्मिन् पक्षे

संभवादुपसंहारोऽपि प्रार्थ्यः । भगिनीपतिश्वेति कदाचिन्न मार-  
येदित्याशङ्काव्युदासार्थमाह ॥ घोरादिति ॥ प्रार्थनीयसर्वदान-  
सामर्थ्यार्थं स त्वमिति ॥ स पूर्वोक्तिर्थम् एव त्वम् ॥ घोरो निर्दयो  
भयानकः कूर इति यावत् । उपायेन विष्णादिना अमारणार्थम्,  
उग्रसेनात्मजादित्युक्तम् ॥ उग्रसेनस्य शरीरजः कथं वद्यो भवे-  
त् । घोरत्वात् स मारयेदेव ॥ ब्रस्तानिति, पूर्वपुत्रमारणेन ॥  
त्राहि पालय । उभयपदी धातुरर्यं प्रचुरप्रयोगान्विशीयते । ननु  
पर्यवसाने वाधाभावादिदानीं मारणपक्षे किमिति रक्षा प्रार्थ्यत  
इतिचेत् तत्राह ॥ भृत्यवित्रासहासीति ॥ भृत्यानामस्मदादीनां  
वित्रासं भयं हन्तीति तथा । असीति तव संकल्पः । यथा गन्धः  
पृथिव्या एव । एवं भगवतो भक्तदुःखानिवर्तकत्वमेव । यथा-  
स्मद्रक्षा इदानीममारणेन अन्यत्र गमने च कर्त्तव्या तथा स्थितौ  
रूपोपसंहारश्च कर्त्तव्य इत्याह ॥ रूपं चेदमिति ॥ सर्वदा अनेन  
रूपेण स्थातुमयुक्तमिति ॥ इदं रूपं मांसदृशां चर्मचक्षुषां मा कृ-  
षीष्टाः । तर्हि कस्यापि मुक्तिर्न स्यादित्याशङ्काह ॥ ध्यानाधिष्ठ्य-  
मिति ॥ ध्यानमेव धिष्ठ्यं स्थानं यस्य । ध्यान एव प्रकाशो  
भवतु, न वहिः । अतः सर्वं सुस्थं भविष्यतीति भावः । मा कृ-  
षीष्टा इत्यनेन चैतज्ञापितम् । अयं स्वेच्छयैव प्रकटीकरोति ।  
वस्तुतस्तु इन्द्रियावेद्यमेव । मांसदृशामित्यनेन दैत्या एते मांस-  
भक्षका मांसमेव पश्यन्ति सर्वत्र, न तु विहितं निषिद्धं वा वि-  
चारयन्तीत्युक्तम् । चकारस्तु क्रमसमुच्चार्थः ॥ २८ ॥

अन्यतरकरणाभावाय मध्यमपक्षे स्वतो निवृत्तावपि कंसश्वे-

---

क्षपानुपसंहारातिरिक्तवाधकाभावात् कृत्वान्यत्र स्थेयमिति भावः ।  
एतदेवोक्तम्, अनुपसंहार इत्यादिना ॥ \* ॥ अन्यतरेति ॥ इदानी-  
मेव मारणं लोके चैतद्वूपदर्शनमित्येतयोरन्यतरस्य तथात्वायेत्यर्थः ।

ज्ञानीयात् स्वयमागत्य युद्धं कुर्यात् । अत एव स दोषस्तदवस्थ  
इति । तस्य जन्माङ्गानं प्रार्थयति—

जन्म ते मर्यसौ पापो मा विद्यान्मधुसूदन ॥  
समुद्रिजे भवद्वेतोः कंसादहमधीरधीः ॥ २९ ॥

जन्म त इति ॥ असौ कंसस्ते जन्म मा विद्यात् । यतो-  
ऽयं पापः । तर्हि मत्स्वरूपं न जानासीतिचेत्तत्राह ॥ मधुसूदन  
इति ॥ यद्यप्येतज्जानीमस्तथापि मध्यमपक्षशङ्क्या प्रार्थ्यते । ननु  
मध्यमपक्षे को दोषः । अविश्वासस्तु न कर्त्तव्य इतिचेत्तत्राह ॥  
भवद्वेतोः कंसादहं सम्यगुद्रिजे ॥ विश्वासः कर्त्तव्य इति चेत्  
तत्राह ॥ अधीरधीरिति ॥ न हि भगवति उत्पन्ने परमानन्दे को-  
ऽपि क्लेशहेतुर्भवितुमुचितः । भवद्वेतोरित्यनेनैतज्ञापयति ॥ २९ ॥

यद्यं जानीयादस्मादुत्पन्नो भगवानन्यत्र तिष्ठतीति तदा  
निर्बन्धेन समानयनं वा प्रार्थयेत् पूर्वं प्रतिज्ञातत्वात् । अतोऽस्य  
ज्ञानाभाव एवोचितः । रूपान्तरस्वीकारे त्वन्यत्राऽपि स्थापयितुं  
शक्यते, नत्वनेन रूपेणत्युपसंहारं प्रार्थयति—

उपसंहर विश्वात्मन्नदो रूपमलौकिकम् ॥

शङ्खचक्रगदापद्माश्रिया जुष्टं चतुर्भुजम् ॥ ३० ॥

उपसंहरेति ॥ अदो वेदवेद्यमलौकिकं रूपं लोके उचितं  
न भवतीत्युपसंहर ॥ विश्वात्मन्निति रूपग्रहणे उपसंहारे च  
सामर्थ्यं घोतितम् । स हि विश्वास्मिन् सर्वाण्येव रूपाणि गृह्णाति

---

इदानीं मारणमन्यत्र गमनं च मध्यमः पक्षः । एवं सत्यपि यदि त-  
मारायित्वैवान्यत्र गतिर्भवति तदा स्वतस्तन्मारणाश्विवृत्तिर्भवतीति  
तथापि दोषानिवृत्तिरित्याहुः, मध्यमपक्षे स्वतइत्यादिना ॥ तेन जन्मा-  
ङ्गानस्यावश्यकत्वमुक्तं भवति ॥

उपसंहरति च । अद इति पदेन च एतज्ञापयति । अवतारो  
नोपसंहर्तव्यः । अलौकिकत्वमात्रमुपसंहर्तव्यमिति । सर्वमैवा-  
लौकिकमिति सर्वस्यैवोपसंहारे प्राप्ते यलौकिकसमानं तत् स्थाप-  
नीयमन्यदुपसंहर्तव्यमिति वदन्नलौकिकमंशमाह ॥ शङ्खचक्रेति ॥  
शङ्खचक्रगदापद्मान्यायुधान्युपसंहर्तव्यानि । अलौकिकी श्रीश-  
उपसंहर्तव्या, भुजानां चतुष्टयं चोपसंहर्तव्यम् । द्वयं स्थापनीय-  
म् । उपलक्षणमेतत् । प्राकृतभावाद्यदतिरिक्तं तदुपसंहर्तव्यम् ।  
अविद्यमानोऽपि प्राकृतो भावः स्थापनीयः । यद्यपि चतुर्भुजं  
रूपं देवादीन् प्रति प्राकृतमेव, तथापि साधारणान् प्रति तादृश-  
मपि न प्रकटनीयमिति प्रार्थना ॥ ३० ॥

एवं सुत्वा प्रार्थयित्वा च विरोधं परिहरति—

विश्वं यदेतत् स्वतन्नौ निशान्ते  
यथावकाशं पुरुषः परो भवान् ॥  
विभर्षि सोऽर्थं मम गर्भगोऽभूद्  
अहो नृलोकस्य विडम्बनं महत् ॥ ३१ ॥

**विश्वमिति॥** अथवा अद्दोपसंहारेणार्द्धस्थापने सामर्थ्यार्थं  
विरोधिणुणमनूद्य अन्यतरस्य प्रदर्शनपरत्वेनोपपादयन्ती समर्थ-

यद्यपीति ॥ केचिद्देवा अपि चतुर्भुजा भवन्तीति तादृशे रूपे  
देवानां नालौकिकत्वेन भानम् । इतरेषां तु भवतीति तथा ॥ तादृश-  
मपीति ॥ उपसंहृतालौकिकप्रभं चतुर्भुजाकारमात्रमपीत्यर्थः ॥ रूपं  
चेदमित्यनेन कंसादीनामदर्शनं प्रार्थितम् । अत एव, मांसदृशामित्यु-  
क्तम् । अनेन तु तदर्शनेऽपि मनुष्यमात्रस्य तथा दर्शनं नास्मद्वित-  
मिति तदभावः प्रार्थितोऽतो नान्यतरवैयर्थ्ये शङ्खनीयम् । किञ्च,  
यद्यप्याद्यैव द्वितोयचारितार्थं भवति, तथापि रूपपदमात्रं ध्यान-  
धिष्ठयपदं च श्रुत्वा सर्वाशेन तिरोधानं हरिमा करोत्विति विशेष-  
प्रार्थनं द्वितीयं कृतमिति क्षेयम् ॥

यते ॥ विश्वमिति ॥ स्वतनौ स्वशरीरे विराजि ब्रह्माण्डाख्ये  
निशान्ते सृष्टिसमये यथावकाशं चतुर्दशभुवनलोकात्मकं विभर्षि ।  
प्रलये सूक्ष्मतया निवेशनं भवतीति निशान्त इत्युक्तम् । किर्मीर-  
तया स्थितिर्निषिद्धा । नन्वत्र किं प्रमाणमित्याशङ्काह ॥ पुरुषः  
पर इति ॥ पुरुषो व्यष्टिः । परः समष्टिः । भवानिति सम्मत्य-  
र्थम् । तेन स्वस्य एताहृद्यमाहात्मज्ञानवच्चसंबोधनम् । एवं  
विश्वाधारभूतोऽपि भवान् मम गर्भगोऽभूत् । यद्यपि विरुद्धसर्व-  
धर्माश्रयस्य भगवतो नेदमाश्र्यं, तथापि स्वप्रतीत्या आश्र्यं मत्वा  
परिहरति ॥ अहो नृलोकस्य विद्म्बनं महादिति ॥ अहो इत्या-  
श्र्यं ॥ नृलोकस्य मनुष्यमात्रस्य महदेतदनुकरणमिति समाधान-  
म् । महानपि अल्पमनुकरोति । यथा पुरुषो विदालं, तथापि  
ब्रह्माण्डविग्रहस्य परमसूक्ष्मता आश्र्यरूपेत्याशङ्काह ॥ महादि-  
ति ॥ अनुकरणं महादिति । अनुकरणं सत्यमेव, परमलौकिकमनु-  
करणम् । अनेन गर्वाभावोऽप्युक्तः ॥ ३१ ॥

एवमुभयोः स्तोत्रे सप्रार्थने कृते भगवान् स्वस्य पुत्रत्वे, तावश-  
रूपेण प्राकञ्चे च हेतुं वद्दस्तयोः पूर्ववृत्तान्तमाह परिज्ञानार्थम्—

श्रीभगवानुवाच ॥

त्वमेव पूर्वसर्गेऽभूः पृथिनः स्वायम्भुवे सति ॥

तदाऽयं सुतपा नाम ग्रजापतिरकल्मणः ॥ ३२ ॥

त्वमेवेति, चतुर्दशभिः ॥ चतुर्दशविद्यानां प्रामाण्यार्थम् ।  
पूर्वस्थितिस्तथा कार्यं प्रकारो भजनं हरेः \* कालस्तोषश्च

भगवदुक्तवाक्यसंख्यातात्पर्यमाहुः ॥ चतुर्दशेति ॥ पूर्णब्रह्मणो  
देवकीपुत्रत्वं न प्रमाणसिद्धमिति ग्रमाभावाय सर्वा अपि विद्या अन्न  
प्रमाणानीति ज्ञापनाय तत्समानसंख्यैर्वाक्यैर्भगवतोक्तमित्यर्थः । प्र-

प्राकर्थ्यं वरप्रार्थनया सह ॥ अल्पबुद्धित्वभोगौ च जन्मत्रितयमेव  
च \* त्रिगुणं भगवत्सत्यं लौकिकाद्विदिकान्महत् \* रूपदर्शन-  
कार्यं च साधनं प्रोच्यते महत् ॥ प्रथमं स्थितिमाह ॥ पूर्वसंगे  
प्रथमब्रह्माण्डे प्रथमकल्पे इतः पूर्वकल्पे वा । साक्षादेवकीं प्रत्येवाह  
भगवान् । तस्या दीनत्वेन स्नेहातिशयात् ॥ पृश्निरिति नाम ।  
त्वमेव पृश्निरभूः स्वायम्भुवे मन्वन्तरे ॥ सतीति सम्बोधनम् ॥  
अनेनास्या अधिककृपायां धर्मातिशयो हेतुरुक्तः । तदा तस्मिन्नेव  
समये अयमपि सुतपा इति नाम प्रसिद्धः । अयं च प्रजापति-  
ब्रह्मणः सुतो मरीच्यादिवत् कर्दमवत् स्वभावत एवायमकल्पः  
कामक्रोधलोभादिरहितः ॥ ३२ ॥

एतादृशौ पूर्वं स्थितौ । तादृशौ प्रति ब्रह्मण आज्ञामाह—

माणस्य भावः प्रामाण्यं प्रमाणत्वमिति यावत् । तदर्थमित्यर्थः ।  
नच संख्यायामपि तात्पर्यवत्त्वे प्रमाणाभाव इति वाच्यम् । श्रुति-  
सिद्धत्वात् । तथा हि । वैश्वानरं द्वादशकपालं निर्वपेत् पुत्रे जाते  
यदष्टाकपालो भवति गायत्र्यैवैनं ब्रह्मवर्चसेन पुनाति, यष्ठवकपाल-  
खिवृतैवार्स्मस्तेजो दधाति, यद्वशकपालो विराजैवास्मिन्नश्राद्यं  
दधाति यदेकादशकपालखिष्टुभैवास्मिन्निद्रियं दधाति, यद् द्वादश-  
कपालो जगत्यैवास्मिन् पश्च दधातीतिश्रुतौ कपालेषु द्वादशसंख्या-  
विधानतात्पर्यं तदवयवभूतसंख्याफलोकत्या निरूपितम् । तत्त-  
त्संख्यायास्तत्त्वफलसाधकत्वोक्तेरपि तत्त्वफलसंख्यासजातीयत्वमेव  
प्रयोजकमिति ब्रेयम् । अष्टाक्षरा गायत्री तेजखिवृत्, दशाक्षरा  
विराडश्च विराट्, एकादशाक्षरा त्रिष्टुप्, द्वादशाक्षरा जगती,  
जागता: पश्च इतिश्रुतिभ्यः । ननु सकृत्पुत्रत्वेऽपि वरवाक्यसत्यत्वे  
वारत्रयं तथात्पं कुत इत्यत आहुः ॥ त्रिगुणमित्यादि ॥ लौकिकमेक-  
गुणं, द्विगुणं वैदिकं, भगवदीयं त्रिगुणमतः सर्वाधिकमिहोक्तमिहैव  
फलतिचेत्तदा सत्यं भवति । वैदिकं तु जन्मान्तरेऽपि फलतीति  
तथा । भंगवदुक्तं त्वामोक्तं यावन्ति जन्मानि तेषु सर्वेष्वेव फलती-  
त्येतदेवैकगुणत्वादिकं तेषु ॥

युवां वै ब्रह्मणादिष्टौ प्रजासर्गे यदा ततः ॥  
सञ्चियम्येन्द्रियग्रामं तेपाथे परमं तपः ॥ ३३ ॥

युवामिति ॥ प्रजासर्गे ब्रह्मणा आदिष्टौ तदा ततस्तदन-  
न्तरमेव क्वचिदेशविशेषे सञ्चियम्येन्द्रियग्रामं ततः प्रभृति सम्बन्ध-  
मकृत्वा परमं तपस्तेपाथे, सर्वेन्द्रियनिरोधेन सर्वाहारपरिवर्जनेन  
वाव्यादिनिरोधे विहिते शरीरे सन्तापजननात्तपो भवति । परम-  
मुक्तष्टं भगवद्विषयकत्वात् ॥ ३३ ॥

एवं तस्मिन्नन्मानि कार्यमुक्तम् । तस्य तपसः प्रकारमाह—  
वर्षवातातपहि मध्यमकालगुणाननु ॥  
सहमानौ इवास्तरोधविनिर्धूतमनोमलौ ॥ ३४ ॥

वर्षवातेति ॥ वर्षवातयोः सहनं प्रावृद्धकाले अनावृतदेशे  
अन्तरिक्षे स्थित्वा, आतपसहनं पश्चायिप्रकारेण, हिमसहनं जल-  
वासादिना । धर्मः कालान्तरीयोऽपि । कालगुणा अन्येऽपि  
शीतादयः साधारणाः । तेषामपतीकारेण स्थितिरेव सहनम् ।  
उभावपि सहमानौ ॥ ३४ ॥

नन्वेकस्तपःकरोत्यपरस्तसेवामिति, तावश्योर्भगवत्सेवामाह—  
शीर्णपर्णानिलाहाराबुपशान्तेन चेतसा ॥  
मत्तः कामानभीप्सन्तौ मदाराधनमीहतुः ॥ ३५ ॥

शीर्णेति ॥ कियत्कालतपसा चित्ते शुद्धे भगवत्सेवैव  
कार्या, नान्यथेति ज्ञात्वा तपः कुर्वाणावेव परिचर्या कृतवन्तौ  
सर्वथा आहाराभावे बहिसंवेदनाभावे च उभयोः परिचर्या न  
भवतीति यादशेन तपसा परिचर्या कृतवन्तौ स विशेष उच्यते ॥  
शीर्णानि पर्णानि, अनिलो वायुश्च आहारो ययोः । परमोप-  
शान्तिः शुद्धसात्त्विकगुणाविर्भावः । स एवोपशमः । सोऽपि

चित्तस्य स्वभावत एव चेज्ञातस्तदोपशान्तं चित्तं भवति । एवं  
यमा नियमाश्रोक्ताः । मत्तो हरेरेव । कामान् पुत्रादीन् अभी-  
प्सन्तौ सकामौ मदाराधनं मत्परिचर्यामीहतुः कृतवन्तौ ॥ ३५ ॥

एवं तिष्ठतोर्यावान् कालो जातस्तमाह—

एवं वां तप्यतोर्भद्रे तपः परमदुष्करम् ॥

दिव्यवर्षसहस्राणि द्वादशेयुर्मदात्मनोः ॥ ३६ ॥

एवमिति ॥ भद्रे इति संबोधनं, स्त्रीपुंभावेन स्थितयोः  
सौभाग्यबोधनार्थम् । उत्तरोत्तरतपोष्टद्वौ परमदुष्करता द्वादश-  
दिव्यवर्षसहस्राणि चतुर्थुगम् । युगधर्मा अपि तयोर्वाधका न  
जाता इति ज्ञापनार्थ, तावत्कालं देहस्थितौ हेतुः— मदात्मनो-  
रिति ॥ अहमेवात्मनि ययोः ॥ ३६ ॥

एवं कृते अहं प्रसन्नो जात इत्याह—

तदा वां परितुष्टोऽहमसुना वपुषानघे ॥

तपसा श्रद्धया नित्यं भक्त्या च हृदि भावितः ॥ ३७ ॥

तदेति ॥ वां युवयोः परितस्तुष्टः सर्वभावेन अहमिति, न मदंशो,  
नाप्यहं तस्यांशः । परंवपुरिदं प्रदर्शितम् आकारोऽयम् । वपुःपदेन  
पुत्रत्वं स्थापयति । अन्यथा तयोः परमस्नेहो नस्यात् । अनघेइति  
संबोधनं तादृशेऽपि रूपे इच्छाभावार्थम् । तदपि च बालरूपम् ।  
रूपस्य बलिष्ठत्वात् स्थानात् प्रच्युतिर्भवेदिति तोषे त्रयं हेतुः—  
तपः श्रद्धा नित्यं परिचर्या च । एवमपि बहिर्मुखानां न परि-  
तुष्यतीति, हृदि भावित इत्युक्तम् ॥ हृदये सर्वदा मानसपूजादिना  
भावितः चिन्तितः ॥ ३७ ॥

तदाऽहमाविर्भूतो जातइति वदन्, आविर्भावस्य फलैकव्य-  
नियमार्थं वरप्रार्थनामप्याह—

प्रादुरासं वरदराद् युवयोः कामदित्सया ॥

त्रियतां वर इत्युक्ते मादृशो वां वृतः सुतः ॥ ३८ ॥

प्रादुरासमिति ॥ वरान् ददते इति वरदाः । अन्ये ब्रह्मादयो यावत्प्रार्थितमेव हि ते प्रयच्छन्ति । तेषां राजा वरदराद् । स तु ततो बहुगुणमलौकिकं च प्रयच्छति । अत एव मादृशसुतवरणे अहमेव वारत्रयं सुतो जात इति वरदराजः ॥ आविर्भावे हेतुमाह ॥ युवयोः कामदित्सयेति ॥ युवयोरिति, बहुकालतपस्तसौ निरूपितौ । ताभ्यां चाल्पमेव प्रार्थनीयम् । तपश्च बहु । अतो मन्त्रिष्ठयोस्तपः स्वाभाविकादपि तपसोऽधिकफलमिति तदानार्थं वरदराङुक्तः । साधारण्येनैव, त्रियतां वर इत्युक्तं तावपि मां साधारणं ज्ञात्वा बालकसौन्दर्येण च संमुखौ, त्वादृशः पुत्रो भूयादिति वृतवन्तावित्याह ॥ मादृश इति ॥ वां युवाभ्याम् ॥ सुतो भूयादित्यर्थात् ॥ ३८ ॥

मोक्षावरणे हेतुमाह—

अजुष्टग्राम्यविषयावनपत्यौ च दम्पती ॥

न व्रायेऽपवर्गं मे मोहितौ मम मायया ॥ ३९ ॥

अजुष्टेति ॥ ग्राम्यविषयः स्त्रीसंभोगो लौकिकः, प्रीतिः स्थितैव, सेवा न वृत्तेति । न जुष्टो ग्राम्यविषयो याभ्याम् । वैदिकेनापि लौकिकफलसिद्धिर्भवतीति तत्संभवेऽपि लौकिकसिद्धिरिति तन्निषेधार्थमाह ॥ अनपत्याविति ॥ न विद्यते अपत्यं ययोः । चकारादन्येऽपि स्त्रगादयो नानुभूता इति सूचितम् ।

ननु प्रीतिसेवनार्थत्वाज्जुष्टेनयोः प्रीतिसत्त्वादज्जुष्टत्वं कथमिति चेत् सत्यम् । तथापि द्वितीयमर्थमादाय तथोक्तमित्याहुः ॥ सेवा न वृत्तेतीति ॥ नन्वज्जुष्टत्वेऽनपत्यत्वं प्राप्तमेवेति कथनं तस्य किंप्रयोजनकमित्याशङ्ख तत्त्वात्पर्यमाहुः ॥ वैदिकेनापीति ॥ अलौकिकप्रकाशक-

दम्पतीपदेनोभयोः सहभावो नियत उक्तः । अतोऽपि मोक्षस्याद्वरणं, रागस्यानिवृत्तत्वाद्वक्तुणानामनिवर्त्तितत्वाद् विरुद्धाश्रमनिष्ठत्वाच्च मोक्षस्यावरणम् । सर्वतःशास्त्रार्थपरिज्ञानेऽपि यदेतत्रितयं तत्र हेतुः— मोहितौ मम माययेति ॥ इयं विशेषमाया भगवल्लीलासाधिका । साधारणीतु शास्त्रान्विवर्तत एव । अपवर्गं न च व्याथे । जन्ममरणानां समाप्तिरपवर्गः । यदि साक्षादपवर्गमप्यप्रार्थयित्वा भक्तिं प्रार्थयेतं, तथाप्यपवर्गो भवेत् । साऽपि न प्रार्थितेति वै निश्चयेन अपवर्गो न प्रार्थितः । म इति पाठे मत्तो मत्संबन्धिं वा । प्रमेयवलेनअपवर्गं नप्रार्थितवन्तावित्यर्थः ॥३९॥

तश्चिषेधार्थकं तदित्यर्थः । अजुष्टेत्यादिविशेषणतात्पर्याणि, रागस्येत्यादिना क्रमेणोक्तानि । ननु मोक्षाधिकाविवक्षितलीलाऽमृताधिफलके मोक्षवरणपूर्वकहरिसद्वपुत्रवरणे मायामोहस्य हेतुत्वोक्तिर्भक्तिमार्गविरुद्धा, मोक्षस्य चैवमाधिक्यं भवेदित्यत आहुः ॥ इयं विशेषमायेत्यादि ॥ तहिं मदनुग्रहात्तत्र व्याथ इति वक्तुं युक्तं, न त्वेवमितिचेद, न । अनववोधात् । प्रकटे भगवति ज्ञानशक्तेरपि प्रकटत्वेऽपि ब्रह्मत्वेन भगवत्त्वादिना च ज्ञानाभावो यः स न मोहम् ऋते । सथा ज्ञानं च लीलारसविरोधीति न तथाज्ञापनम् । नन्वयमप्यनुग्रहादेवेतिचेशनु मोहोऽप्यनुग्रहादेवेति बुद्धस्व । तथाऽप्येवंविधेऽप्येमोहोक्तिः कथं भक्तमनोरमा भवेत् । इत्थम् । अचिन्त्यानन्तशक्तेर्भगवतो नियतकार्या हि ताः सर्वा लीला अप्यनेकविधाः । एवं सति याऽन्तररङ्गलीलायामेवाधिकृता सा तलीलास्थभक्तानां मध्ये यस्मिन्यादृशी लीला प्रभोश्चिकीर्षिता तस्मैस्तदुपयोगिपदार्थेभ्वासक्तिं तदतिरिक्तविस्मृतिं च करोतीत्येतन्मात्रसाधमर्येणैतच्छक्तिकार्येऽपि मोहत्वोक्तिः । प्रकटे प्रभौ सर्वशक्तिप्राकृत्येऽपि स्वानुरूपातिरिक्तज्ञानाद्यभावात् प्रमाणमार्गात् प्रमेयमार्गोऽतिविलक्षणो बलिष्ठश्चेति ज्ञापनाय च । अत एव, न न्यवर्तन्त मोहिता इति वक्ष्यते । न हि तत्रामोह उत्तम इति वक्तुं शक्यम् । निवृत्तिहेतुत्वात् । यथा यथैतन्मोहाधिक्यं तथा तथा पुष्टिमार्गं भावप्राचुर्यमिति श्रेयम् । अत एव

वरदानमर्थसिद्धमिति तदनुक्ता भगवन्निर्गमे जाते प्रथमतो  
रागनिवृत्यर्थं ग्राम्यभोगा भुक्ता इत्याह—

गते मयि युवां लब्धवा वरं मत्सदृशं सुतम् ॥

ग्राम्यान् भोगानभुज्ञाथां युवां प्राप्तनोरथौ ॥ ४० ॥

गते मयीति ॥ मत्सदृशं सुतं वरत्वेन प्राप्य तन्निर्दारं  
कृत्वा ग्राम्यभोगेन च तत्र विम्बो भविष्यतीति शङ्कामकृत्वा  
ग्राम्यान् भोगान् अभुज्ञाथाम् ॥ यतो युवां प्राप्तमनोरथाविति  
भिन्नं वाक्यं, नैश्चिन्त्ये हेतुत्वार्थमुक्तम् । पुनर्युवामिति ग्रहणं  
संस्कारोद्घोषे संमत्यर्थम् ॥ ४० ॥

यद्यपि युवाभ्यां भ्रमादेव याचितो वरस्तथाप्याविद्यमानं न

गोचिन्दापहृतात्मत्वैनैवानिवृत्तिसम्भवेऽपि मोहिता इत्युक्तम् । अत  
एव भगवन्मायावाचकपदयोरसमासः । दास्यभावात् पितृत्वादि-  
भावस्य न्यूनत्वात् । यद्धा, समो भशकेनेति श्रुतेभगवतः सर्वसमत्वे-  
ऽपि भगवत्समत्वं नान्यस्यास्तीति ताहकुपुत्रवरणं मोहकार्यमिति  
तथोक्तिः । वस्तुतस्तु अपवर्गं न वत्राथे इत्येतावतैव चारितार्थ्येऽपि  
म इति यदुक्तं, तेन पुरुषोत्तमसम्बन्धी भक्तिमार्गीयो दास्यरूपो यो-  
ऽपवर्गः स उच्यते । तस्य सर्वाधिकत्वात्तद्वरणं मोहादेवेति तथा ।  
ननु तद्वरणोक्तिप्रयोजनं न पश्यामः । तया विनापि प्रकृतार्थोप-  
पत्तेः । उच्यते । भगवद्वचनैरुक्तप्रकारकस्वरूपदर्शनेन च सर्वार्थतत्त्व-  
ज्ञानमभूदित्येवम्भूतास्मत्क्षेत्रोनाविर्भूतो भगवान् दास्यमेव कुतो नदत्त  
वानित्याशङ्काभावायैतदुक्तम् । अत्रायं भावः । कामदित्सयेतिवचना-  
न्नियतेच्छयैवाविर्भाव इति भवदकामितं स्वतो न देयम् । अपवर्गे  
च भवतोः कामो नाऽभूदिति तथेति ज्ञापयितुं तदुक्तिः । तथापि  
परमकृपालुरेवं कुतः कृतवानिति शङ्का तु, एवं सति याऽन्तरङ्गत्या-  
दिना प्रागेव निरस्ता । एतेनैव कामदित्सयेति वाक्यादेवाकामिता-  
दानस्य प्राप्तेः कामाभावस्य च स्वतः सिद्धत्वात्तदनुवादः किमर्थं  
इत्याशङ्काऽपि निरस्ता ज्ञेया । कामाभावहेतोमौहस्यापि निरूपणात् ।  
अन्यथा मोहनमेव कुतः कृतवानिति शङ्का तिष्ठेदेवेति ॥

देयम् । कृत्रिमं तु न संभवति । सर्वभावेन स्वस्य द्वैरूप्ये श्रुतिः  
विरोधो मर्यादाभङ्गश्च स्यात् । अदानेऽपि तथा । साहश्यस्य  
भेदसहिष्णुत्वेऽपि तयोराकार एव तात्पर्यमिति तात्पर्यविरोधा-  
भावात् । तात्पर्यज्ञापकं वचनमिति जीववाक्यत्वाद्यथाश्रुतं वचनं  
बाधित्वा अहमेव पुत्रो जात इत्याह—

अदृष्टान्यतमं लोके शीलौदार्यगुणैः समम् ॥

अहं सुतो वामभवं पृश्निगर्भं इति श्रुतः ॥ ४१ ॥

अदृष्टेति ॥ यद्यपि मत्तोऽन्ये केचन संभवन्ति मायया  
सुष्ठाः । तेषामपि मत्सत्त्वैव सत्तेति सर्वात्मनान्यतमत्वं नास्ति ।  
असतः सत्ता नाङ्गीक्रियत इति लोके अदृष्टेत्युक्तम् । यद्यपि  
कृत्रिमेऽपि रूपसाम्यं शक्यते कर्तुं, तथापि शीलौदार्यगुणाः  
आत्मान्तःकरणनिष्ठा अलौकिका नोत्पादनीया इति विशिष्ट-  
स्य मिलितस्य वा अदर्शनमेव । अतोऽहं सुतो वामभवम् ।  
उभयोरपि क्रमेण प्रादुर्भूत इत्यर्थः । स एकधा भवति दशधा  
भवतीत्यादिश्रुत्या तथा तस्य भवने न कोऽपि विरोधः । जन्मैव  
मुख्यमिति पृश्निगर्भइति तन्मात्रैव लोकप्रसिद्धिरूपा । स्मृतइति  
प्रमाणम् ॥ ४१ ॥

अपर्गस्याप्रार्थितत्वात् पुनर्जन्मान्तरं जातम् । तस्मिन्नपि  
जन्मनि तयोस्तुल्यत्वात् पुनरहं पुत्रो जात इत्याह—

तयोर्वा पुनरेवाहमदित्यामास कश्यपात् ॥

उपेन्द्र इति विख्यातो वामनत्वाच्च वामनः ॥ ४२ ॥

तयोर्वामिति ॥ तयोरेव युवयोः पुनरेवाहं स्वसद्वशमदृष्टा  
पुनरेवाहं जातः । तयोर्जन्मान्तरे अदितिकश्यपत्वम् । तदाह ॥  
अदित्यामास कश्यपादिति ॥ यद्यप्यत्र अदितिगर्भं इति वक्तव्यं,

तथाऽपि उपेन्द्र इत्येव लोके विख्यातः । नामान्तरप्रसिद्धौ हेतु-  
माह ॥ वामनत्वादिति ॥ द्वितीये जन्मनि नामद्रव्यम् । उपन्द्रो-  
वामन इति ॥ ४२ ॥

पुनर्स्तृतीयं जन्म तयोर्जीतम् । तत्राप्यहमेव पुत्रो जात इत्याह—

तृतीयेऽस्मिन् भवेऽहं वै तेनैव वपुषा युवाम् ॥

जातो भूयस्तयोरेव सत्यं मे व्याहृतं साति ॥ ४३ ॥

तृतीयेऽस्मिन्निति ॥ अयं परिवृश्यमानो भवस्तृतीयो  
भवति । अत्रापि नामद्रव्यं मुख्यम् । तृतीयस्थाने बहूनि ।  
देवकीनन्दन इति च मुख्यम् । तदग्रे वक्ष्यामः । पूर्वयोर्भवयोरूप-  
भेदोऽस्ति । तृतीये तु जन्मनि तेनैव प्रसन्नेनैव वपुषा तयोरेव  
भूयो जातः । एवं वारत्रयभवने हेतुमाह ॥ सत्यं मे व्याहृत-  
मिति ॥ यदि कस्मिन्नापि जन्मनि वरानन्तरभाव्ये भगवान् पुत्रो  
न भवेत् तदा वाक्यमसत्यं स्यात् । पूर्वदेहस्य त्यक्तत्वात्  
तत्पुत्रो न पुत्रो भवति व्यवहाराभावात् प्रमाणाभावाच्च । अतः  
पुनर्जन्मान्तरे पुत्रत्वेन भाव्यम् । अग्रे तु जन्माभावात् पुत्रत्वा-  
भावः ॥ सतीति संबोधनं सम्माननार्थम् । सैव पतिव्रता भव-  
ति, या कल्पादौ यं पतिं प्राप्नोति कल्पान्तर्पर्यन्तं सर्वजन्मसु  
तमेव चेत् प्राप्नोति । तस्याश्रु पुनर्धर्माः, अभिज्ञानं च शास्त्रे नि-  
रूपितम् । या प्रथमं नम्रियते, मृते नम्रियेत । तादृशी त्वमिति  
ज्ञापयति मोक्षार्थम् । अथभिचारिण्याः स्त्रियास्तु नमुक्तिः । अतः  
सर्वदोषपरिहारार्थं सतीति संबोधनमन्ते निरूपितम् ॥ ४३ ॥

एवं पुत्रत्वे हेतुमुक्ता तादग्रहपेणाविर्भवे हेतुमाह—

एतद् वां दर्शितं रूपं प्राग्जन्मस्मरणाय मे ॥

नात्यथा मद्भवं ज्ञानं मत्यलिङ्गेन जन्यते ॥ ४४ ॥

एतदिति ॥ वां युवयोरर्थं एतत् पूर्वानुभूतं रूपं दर्शितम् । संबन्धिदर्शने संबन्धिनः संस्कार उद्घुद्धो भवति । एतद्विषयको लुप्तोऽपि संस्कारश्चोद्घुद्धो भवति । सांनिध्यात् सर्वज्ञतायां तु वैराग्यं स्यात् । तदा अविहितभक्तिरसो नानुभूयेत । रूपेण तदुद्घोधने तु तत्कालमात्रस्यैव स्मरणम् । वाक्याज्ञानं तु प्रत्यक्षाद् दुर्बलमिति न काप्यनुपत्तिः ॥ प्रागजन्मनोः प्रथमजन्मन एव वा स्मरणाय ॥ एतावता क्लेशेनायं भगवान् पुत्रो जात इति । केवलवाक्ये तु भगवतो माहात्म्यमुच्यमानं शास्त्रार्थपरं स्यात् । तदाह ॥ अन्यथा रूपप्रदर्शनव्यतिरेके । केवलमुच्यमाने मर्त्यलिङ्गे रूपे मानुषशरीरे मद्भवं ज्ञानं न जायते, साक्षात्तद्गवानयमिति । प्रदर्शिते तु रूपे उच्यमानं ज्ञानमनुभवारूढं भवति ॥ ४४ ॥

अधुना तु अप्रार्थितेऽप्यपवर्गे मुक्तिर्भविष्यतीत्याह—

युवां मां पुत्रभावेन ब्रह्मभावेन चासकृत् ॥

चिन्तयन्तौ कृतस्लेहौ यास्येथे मद्भातिं पराम् ॥ ४५ ॥

युवामिति ॥ प्रमेयबलस्य प्रकटीकृतत्वाच्छास्त्रस्य गौणत्वादविहितस्लेहेन पुत्रभावेन विहितस्लेहेन ब्रह्मभावेन वा विषयस्य तुल्यत्वात् प्रकारस्याप्रयोजकत्वाद् यथाकथञ्चिन्मयि कृतस्लेहौ परां मद्भातिं व्यापिवैकृण्ठाख्यां यास्येथे । माहात्म्यज्ञानपूर्वकसुदृढसर्वतोऽधिकस्लेहस्य तुल्यत्वात् । अत एव भगवान् गोपिकादीनामपि माहात्म्यज्ञानम् उत्पादयिष्यति । अन्यथा बोधांशोऽधिकः स्यात् । भक्तानां प्रपञ्चाभावस्य निरोधत्वात्

यदि भक्त्यज्ञत्वेन ज्ञानं नोच्येत, किन्तु स्वातन्त्र्येण, तदा यथाकथञ्चित् स्लेहमात्रेण निरोधपदार्थसिद्धेरसिम्न् स्कन्धे ज्ञानमुच्यमानम् एतदर्थाऽसङ्गत्यात्र प्रवेशमलभमानं वाक्यमेदापादकं भवेदित्याहुः ॥ अन्यथा बोधांश इत्यादि ॥

अत एव पूर्वस्कन्धे उत्पत्तिनिरूपणेन स्वरूपत एव भक्ता निरूपिताः । प्रेमज्ञानं निरोधश्च यथैव भवति तदत्रैव वक्ष्यते । आर्थिकमत्र नोच्यते । इति मां गोकुले नय ॥ तत्र स्थापयित्वा तत्रत्यां कन्यामत्रानयेति मुखतो नोक्तम् । एतदुल्कैव पश्चात्तूर्णी जात इति ज्ञातव्यम् । एभिर्वचनैर्भगवता वसुदेवदेवक्योः स्वाऽवतारात् पूर्वं तदनन्तरं च दुःखप्राप्तौ हेतुरपि निरूपित इति ज्ञेयम् । तथाहि । मत्तः कामानभीप्सन्ताविति वाक्यात्तदर्थमेव भगवदाराधनं पूर्वं कृतं, न तु भगवदर्थम् । तस्य चानिष्फलत्वाद्यर्थाविर्भवे सौन्दर्यं दृष्ट्वा तादृशः सुतो दृतो, न तु स्नेहेनात्यर्था प्रभुप्राकब्यं दृतम् । अत एव वरं मत्सद्वशमित्यादिना स्वप्राप्त्यनन्तरमपि ग्राम्यभोगभोजनमेवोक्तम् । एवं सति स्वसाम्यमन्यत्रादृष्ट्वा स्वस्यैव तथाविर्भावने प्रभोर्निर्बन्धोऽभूत् । मुक्तानामपि दुरापस्य स्वरूपस्याल्पार्थे प्रकटीकरणमापतितं यतः । अदृष्टान्यतमितिवाक्येनायमेवार्थो ज्ञापितः प्रभुणा । अतोऽधुना प्रभुप्राकब्यनिमित्तकः कंसकृतो निर्बन्धोऽभूत् । पुत्रत्वे निर्बन्धात् कीर्तिमदादिपुत्रनाशोऽपि । साम्ये निर्बन्धाद्वृणस्तत्सम्भवाद् गुणसमसंख्यानां तेषां तथा, मर्यादारक्षायै तदण्ड इवायं प्रभुणा सम्पादितः । अद्भुतकर्मत्वाद्वगवत् एतयोः स क्लेशः स्नेहाऽतिशयहेतुरभूत् । क्लेशेन प्राप्तेऽर्थे तस्यावश्यकत्वात् ॥ आविर्भावे पुत्रतया साधनं तु तपोऽभवत् ॥ अग्रे लीलारसप्राप्तौ साधनं मृग्यमेव हि ॥ भक्तिमार्गीयमित्यात्मवियोगमकरोद्धरिः ॥ तदा तु स्वत एवासीद्वगवद्वावसन्तातिः ॥ एतावन्ति दिनान्यासचेवं कुर्वन् भविष्यति ॥ एतावन्मासिकशासीदेवमेवं करिष्यति ॥ एतावद्वार्षिकशासीत्तेन चैवं विधाः शुभाः ॥ लीलाः कुर्वन् साग्रजः श्रीप्रभुस्तत्र भविष्यति ॥ कुशल्यास्ते साग्रजो तु कदा

द्रक्ष्यामि तादशम् ॥ एवंविधानं तदभावैरत्यात्म्या दर्शने तयोः ॥  
मिथस्तथालापतश्च सर्वथेन्द्रियवृत्तयः ॥ सर्वा हरिपरा आसन्  
स एव सततं हृदि ॥ वियोगतापतप्तेऽभूतेनासां जीवनं तयोः ॥  
तेनैकादश वर्षाणि तथा कुर्वन् हरिर्बधौ ॥ युवां मामिति वाक्येन  
चेममेव वरं ददौ ॥ अन्यथैतादशो भावो न भवत्येव कुत्रचि-  
त् ॥ अतो माहात्म्यधीयुक्तस्नेहोऽभवदिति प्रभुम् ॥ चिरात्  
प्राप्यापि पितरौ सस्वजाते न शङ्खितौ ॥ ४५ ॥

एवमुक्त्वा रूपान्तरस्वीकरणं कृतवानित्याह—

श्रीशुक उवाच ॥

इत्युक्त्वाऽसीद्विरिस्तृष्णीं भगवानात्ममायया ॥

पित्रोः संपद्यतोः सद्यो बभूव प्राकृतः शिशुः ॥ ४६ ॥

इत्युक्त्वाऽसीदिति ॥ तृष्णीमभावोऽनुक्तसिद्धोऽपि रूपव-  
ज्ञानस्याऽपि तिरोभावप्रतिपादनार्थः । यथा रूपं प्राकृतं स्वीकृत-  
वान् एवं प्राकृतमेव ज्ञानं स्वीकृतवानिति । तथा सति रूपान्तरस्वी-  
करणं सम्यगुत्पद्येत । नन्वेवं स्वविशद्धर्मं कथं स्वीकृतवानित्याह  
हरिरिति ॥ यतः स सर्वदुःखहर्ता स्वरूपमप्यन्यथा करिष्यतीत्या-  
शङ्खाह ॥ भगवानिति ॥ रूपज्ञानकार्ययोरपि तदा प्राकृतं न स्यादि-  
त्याशङ्खाह ॥ आत्ममाययेति ॥ स्वस्यैव सर्वभवनसामर्थ्येन तथा  
कृतवान् । ततः स्वेच्छया यदा तत्कार्यमायास्यतीति गीतोपदेशने  
भीष्ममुक्तौ च तथैव तदा प्रकटीभविष्यति । अन्यदा तु मातृ-  
प्रार्थनया रूपान्तरमेव प्रदर्शयिष्यतीति भावः । यदैव तृष्णीं

---

इत्युक्त्वासीद्विरिस्तृष्णीमित्यत्र आत्मपदेनेदमाकृतम् ॥ यथात्मा  
आविकृतो नित्यः शुद्धः सद्गूपस्तथेयं मायाप्युक्तगुणविशिष्टा । अत  
एव तादशगुणविशिष्टलीलायाः प्रत्यायिका, नासत्पदार्थस्य । संसार-

स्थितस्तदैव सद्यस्तत्क्षणमेव प्राकृतः शिशुर्बभूत अच्छिन्ननालो-  
ऽवस्थितः । नटानां रूपान्तरस्वीकारे दिव्यक्षूणां परोक्षता-  
ऽपेक्ष्यते । अत्र तु तन्नापेक्ष्यत इत्याह ॥ पित्रोः सम्पश्यतोरि-

हेतुभूता माया यथा जीवस्य स्वरूपं विस्मारयित्वा प्रापञ्चिक-  
विषयासर्किं जनयत्येवमियमपि भक्तानां स्वस्वरूपविस्मृतिं भगवदा-  
सर्किं च जनयतीत्येतावद्धर्मसाम्येनास्यामपि मायाशब्दप्रयोगः ।  
वस्तुतस्तु यथाऽन्ये लीलोपयोगिनो गोपींगोपादय आनन्दरूपा एव-  
मियमपीति ज्ञापनायात्मपदम् । अन्यथा पुरुषोत्तमवाचिभगवत्पदा-  
ऽव्यवहितोन्नैव मायाया भगवदीयत्वश्चेतात्मपदं व्यर्थं स्यात् । एवं  
सति, प्रकाशाश्रयवद्वा तेजस्त्वादिति न्यायेन भगवदूपत्वादत्र कर्म-  
धारयोऽप्यमिप्रेत इति श्वेयम् । तथाचेदं पदं सर्वत्रानुषज्ज्यते । तथा-  
हि । अत्र लीलार्थं भगवता तौ पितृत्वेनाङ्गीकृताविति भगवच्छन्नैव  
तयोस्तथाविर्भावः । अन्यथा निषेकजननाद्यभावेन तयोस्तथात्व-  
मुच्यमानं बाधितं स्यात् । एतदेवाह ॥ आत्ममायया पित्रोरिति ॥  
ननु एतदांदर्शितं रूपमिति वाक्यात् पूर्वरूपदर्शन एव भगवदिच्छा-  
या उक्तत्वाद्, नान्यथा मन्द्रवं ज्ञानमिति वाक्यादृशेनस्यानन्यलभ्य-  
त्वाच्चैतदूपदर्शनं कथमेतयोरत आह ॥ आत्ममायया सम्पश्यतोरि-  
ति ॥ एतेन चक्षुस्सामर्थ्येनादश्यत्वं सूचितम् । अतिशयेनोपक्रान्त-  
कार्योपयोगित्वं हि सम्यक्त्वम् । तेन पूर्वमीश्वरत्वेन जानतोलीलोप-  
योगिमायाकरणकदर्शने सम्यक्त्वं स्वपुत्रत्वेनापि दर्शनं श्वेयम् ।  
तथैव लीलायाः करिष्यमाणत्वात्, पित्रोरितिवचनाच्च । यद्वा लौकिक-  
भावे सत्येव लीलोपयोगिमायाकरणकत्व-  
निरूपणेन पितृत्वोक्त्या च पुत्रत्वश्चानं प्राप्तमेव । तच्च न केवलं, किं-  
त्वीश्वरत्वानुसन्धानसहितमिति तदेव सम्यक्त्वम् । युवां मां पुत्र-  
भावेन ब्रह्मभावेन चेति भगवद्वचनात् । अथवोक्तरूपमायाकरणक-  
दर्शने तद्विरुद्धाविषयकत्वमेव सम्यक्त्वम् । तथाच ब्रह्मभावस्य  
लीलाविरोधित्वेन तद्रहितं स्वस्मादुत्पश्चित्येव ज्ञानं सम्यगदर्शनम् ।  
एवं सति तया पश्यतोस्तयोः परं प्राकृतः शिशुर्बभूतेति तदर्शन-  
प्रकारकथनम् । वस्तुतस्तु भगवान् षड्गुणसम्पन्नः परमकाष्ठापन्नः  
शुखश्रव्यरूप एव यः शिशुः शिशुरूपः स सद्यस्तस्मिन्नेव क्षण आसी-

इ दृष्टः प्रकटो वा जात इति योजना । तत्राऽभवद्भगवान् व्यासपुत्र  
इत्यत्रेवात्राप्यासीदिति पदस्य नोत्पन्निरर्थः । जातो हि बालो रोदि-  
ति । तच्च द्वाः स्थजागरणहेतुरिति तूर्णीं तथासीन् । अपरोक्षत्वे-  
उप्यलौकिकत्वेन ज्ञानाभावात् सौऽशः परोक्ष एवेति लिट्प्रयोगः ।  
अपरं च । इह हि तत्त्वाशुल्कान्धित्वेनोच्यमानापि सर्वा लीला  
तथाभूतैव शुद्धब्रह्मरूपा नित्यैवेति, कृतागसं तमितिश्लोकोक्त-  
रूपवशालादिसहितशशुरूपस्यापि शुद्धब्रह्मत्वाद्यथाश्रुतेष्पि न का-  
उप्यनुपपत्तिः । तच्छ्लोकोक्तरूपस्यैव, न चान्तरित्यादिना शुद्धब्रह्म-  
त्वमग्रे शुकेनोक्तमिति न काचिच्छङ्कात्र । लीलाया निरोधार्थेत्वाद्  
यथैव सम्भवति तथैव करोतीति न प्राकृतानुकरणलीलायां काचि-  
न्त्यूनता । प्रत्युत भक्तार्थं एवमपि करोतीत्युद्भुतमाहात्म्यख्यापक-  
मित्येतत्सर्वं हृदि कृत्वा स्वस्यैव सर्वमधवनसामर्थ्येन तथा कृतवा-  
नित्याद्युक्तमिति ब्रेयम् । ववन्धं प्राकृतं यथेति प्राकृतदृष्टान्तं उक्तोऽप्ते ।  
अथवा शेषाधिकाण्यप्रत्ययान्तोऽत्र प्रकृतिशब्दः । तेन यथा चक्षुषा  
ग्राह्यं रूपं चाक्षुषमित्यादिशब्दास्तथायमपीति प्रकृत्या ग्राह्यः प्राकृत  
इत्यर्थः सम्पद्यते । लौकिकालौकिकभेदेन हि द्विविधा जीवाः । तेषां  
प्रकृतिरपि तथा । तथाच, मङ्गानामशनिरितिश्लोकोक्तरीतिवद्  
अलौकिकप्रकृतिभिरलौकिकत्वेन ग्राहो लौकिकप्रकृतिभिलौकिक-  
त्वेनेत्येतादृशो, वस्तुतस्त्वलौकिक एव शिशुर्भूतेत्यर्थः सम्पद्यते ।  
अत्र लौकिकव्यवहारोपयोगि ज्ञानं लौकिकं, तद्वन्तस्तथा । शास्त्रीयं  
ज्ञानमलौकिकम् तद्वन्तस्तथेत्युच्यन्ते । तेन नन्दादीनां लौकिकत्वेन  
भानेऽपि लीलाया अलौकिकत्वात्तन्मध्यपातित्वेन तज्ज्ञानादीनां न  
लौकिकत्वम् । तेषां पुत्रत्वादित्वेन ज्ञानं शास्त्रेणानूद्यते परं, न तु  
विधीयत इति शास्त्ररीतिमपेक्ष्य लौकिकत्वम् उच्यते । नैतावता  
काचिन्यूनतात्र । लीलात्वेनालौकिकत्वमुक्तमेव । यद्वा प्रथमस्कन्धे  
भीष्मोक्तौ, प्रकृतिमग्नकिल यस्य गोपवध्यइत्यत्रेवात्रापि प्रकृतिशब्दो  
भगवत्स्वरूपवाची । तथाच पूर्ववत् प्रकृत्या स्वरूपेणैव ग्राह्यः । तथा,  
न तत्र सूर्यो भातीत्यादिश्रुतिभिः, नाहं वेदैरित्यादिस्मृतिभिश्चेतर-  
साधननिषेधाच्छ्रुत्यन्तरे च, नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यइत्यादिनेतर-  
साधननिषेधपूर्वकं, यमेवैष वृणुते तेन लभ्य इत्यादिना भगवतैव  
भगवाँलभ्य इति निरूप्यते । तथाचैतादृशशुद्धब्रह्मरूपो लोकवेद-

ति ॥ लौकिकज्ञाननैपुण्यं मातुः परमार्थज्ञाननैपुण्यं पितुः ।  
उभयमपि विद्यमानमेव न भगवत्सामर्थ्यस्य प्रतिबन्धकम् ॥४६॥

एवं स्वीकृत्य रूपान्तरं तत्र स्थितौ प्रयोजनाभावात् स्वयं  
गमने रूपान्तरस्वीकारवैयर्थ्यात् तस्य चाज्ञानात् सर्वसमाधानार्थं  
तं बोधयित्वा तद्वारा स्वयं गोकुले गतवानित्याह—

ततश्च शौरिर्भगवत्प्रचोदितः  
सुतं समादाय स सूतिकागृहात् ॥  
यदा बहिर्गन्तुमिषेष तर्हजा  
या योगमायाऽजनि नन्दजायया ॥ ४७ ॥

ततश्चेति ॥ प्राकृतभावानन्तरं शौरिश्वकारादाज्ञापनानन्तरं  
च सुतं भगवन्तं समादाय सम्यग्गृहीत्वा उत्तमपात्रं वस्त्रं च  
प्रसार्य तदुपरि स्थापयित्वा स सूतिकागृहाद् यदा बहिर्गन्तुमि-  
षेष तर्हि तस्मिन् समये नन्दजायया योगमाया अजनि जनि-

प्रसिद्धः पुरुषोत्तमः शिशुर्वयवेत्यर्थः ॥ तयोः सम्पश्यतोरेव तथाकरणे  
उपपत्तिमाहुः ॥ लौकिकज्ञानेत्यादिना ॥ सामर्थ्यस्य, सामर्थ्यप्रकटन-  
स्येत्यर्थः । इदमत्राकृतम् । अनेनैव रूपेणाभुनैव कंसं मारयित्वा  
सर्वसमाधानं कर्तुं सामर्थ्ये सत्यपि यद्गृप्तिरप्रकटनं तत्, समु-  
द्विजे भवद्वेतोरधीरधीरित्यादिवाक्यैलौकिकरीत्यैव स्नेहातिशयो  
ज्ञायते । येन भगवतः कंसाभिमुखात्वमात्रेऽपि प्राणापगमो भवेत् ।  
लौकिकविद्वप्तभिया रूपोपसंहारपार्थेनापि लौकिकरीत्यैव स ज्ञाप्यते  
मातुः । पितुस्तु पूर्णमाहात्म्यज्ञानवत्त्वेनोक्तशङ्काभावेऽप्यनेनैव रूपेण  
अभुनैव कंसमारणे भक्तदुःखनिवृत्तौ सत्यां स्थितौ प्रयोजनाभावा-  
दस्माकं पुनर्दर्शनं न भविष्यति चेष्ट प्राणस्थितिर्भविष्यतीत्याभि-  
प्रायेण तद्वत्तान्तकथनादेतद्वोपसंहारेऽन्यत्राभुना गमनमभिग्रेतमि-  
ति ज्ञायते । अन्यथा माहात्म्यज्ञानवत्त्वेन सर्वज्ञतामपि प्रभोर्जनाती-  
ति न तप्तिवेदयेत् । तथाच तदा तद्वर्णनसत्त्वोक्त्या तज्ज्ञानस्योक्त-  
रूपस्य हेतुत्वं सूच्यत इति युक्तं तथात्वमिति ॥

ता ॥ शौरिरिति गमने भयाभावः ॥ स इति भगवद्वाक्ये  
विश्वासः । सुतमिति तस्यापि पुत्रत्वबुद्धिः प्राकृतेव जातेति  
ज्ञापितम् ॥ सूतिकाण्डादिति ॥ प्रसवधर्मास्तत्रापि गृहे आविर्भू-  
ताः, देवक्या अपि सूतिकात्वं जातम् । साधारणमोहस्य निव-  
र्त्तेकं साधारणं ज्ञानमिति । गमनस्वाच्छन्दनं कपाटोद्घाटनं च ।  
आत्मन इव देहस्यापि विस्मरणं यथा भवति तदर्थं तस्मिन्ब्रव  
समये योगमाया जाता । भगवत्समानकाले चेज्जाता भवेत्  
तदा देवकीवसुदेवयोरपि प्रस्वापः स्यात् । अनेन मुहूर्तानन्तरं सा  
जातेति ज्ञायते । नवम्यां च सा जाता, रोहिणी तु तुल्या ।  
अतो रोहिण्याः कृत्तिकावेदो न दोपाय । सप्तमीवेदस्तु दोपायैव ।  
पुत्रोत्सवाऽऽदिकं शुद्धनवम्यामेव जातमिति शुद्धाऽष्टम्यभावे  
नवम्यप्युपोष्या । अन्तःस्थिते भगवति मायोद्घमो न भवतीति  
यदैव बहिर्गन्तुमियेष तर्हेव जातेत्युक्तम् । सा हि योगार्थमेव  
माया भगवतः कार्योपायार्थमेव लोकान् व्यामोहयतीति । माया-

---

सर्वमोहनस्वभावायास्तस्या आविर्भूते वसुदेवे तथात्वं कुतो  
नेत्याशङ्ख्य तञ्चिवारणाय, भगवत्प्रचोदित इति पदतात्पर्यमाहुः ॥  
साधारणमोहस्येति ॥ भगवता गोकुले स्वनयनार्थं ततः कन्यायाश्चा-  
ऽऽनयनार्थं स प्रेरित इत्येतावति कार्यं भगवज्ञानशक्त्यैव व्याप्त इति  
योगमायाजनितसर्वसाधारणमोहस्य निवर्तकमुक्तरूपं ज्ञानमिति तथे-  
त्यर्थः । यथाऽन्यः कञ्चित्स्वौर्येण गच्छन् पदभ्यां शैनेश्च गच्छति  
स्वचातुर्येण, तथैव वसुदेवोऽपीति ज्ञाने साधारणत्वम् । अन्यथा  
गोपाला भाण्डीरमिवायमपि गोकुलं प्रापितः स्यात् । यद्वा भगव-  
द्विषयकज्ञानतारतम्येन मोहाऽपगमतारतम्यमिति भगवति लोक-  
साधारणं ज्ञानमधुनास्यास्तीति तावृङ्मोहोऽप्यपगतइति तथेत्यर्थः ।  
तावान् बाह्योऽपि बन्धो निवर्तत इत्याहुः ॥ कपाटोद्घाटनं चेति ॥  
तदा देवकीत्यादि ॥ दर्शनेन हि मोहभावः । समानकालत्वे जन्मनो  
दर्शनलक्षणो मोह एव भवेदित्यर्थः ॥

याः स्वतन्त्रज्ञानपक्षं व्यावर्त्तयितुं, नन्दजायया जनितेत्युक्त-  
म् । न तु भगवानिव सा स्वत आविर्भूतेति ॥ ४७ ॥

तस्याः कार्यमाह—

तया हृतप्रत्ययसर्ववृत्तिषु  
द्वाःस्थेषु पौरेष्वनुशायितेष्वथ ॥  
द्वारस्तु सर्वाः पिहिता दुरत्यया  
बृहत्कपाटायसकीलशृङ्खलैः ॥ ४८ ॥  
ताः कृष्णवाहे वसुदेव आगते  
स्वयं व्यवर्यन्त यथा तमो रवेः ॥  
ववर्ष पर्जन्य उपांशुगर्जितः  
शेषोऽन्वगाद् वारि निवारयन् फणैः ॥ ४९ ॥

तयेति ॥ तया मायया हृताः प्रत्ययानां सर्ववृत्तयो येषु  
जाग्रत्स्वापयोः प्रत्ययानां ज्ञानानां वृत्तय संशयादय उत्पद्य-  
न्ते । मायामोहितास्तु मूर्च्छिता एव जाताः । जगति तस्यामु-  
त्पन्नायां तत्प्रभावः । यशोदादयस्तु मुग्धा एव, गोकुलवासिन-  
श्च । ततः क्रमेण मथुरायां द्रास्थास्ततः पौराः । न केवलं पूर्व-  
वद् बुद्धिरेव दृढीता, किन्तु निद्रयातिरिक्तबुद्धिरपि सम्पादिता।  
यथा भूयान् कालो लोकान्तरं गतानामिव मुग्धतया गच्छति,  
तथा अनुशायितेषु सुषुप्तिं प्रापितेषु सत्सु । इयं हि माया एता-  
वत् कार्यमेव कृतवती । अन्यत् त्वन्यथा जातमिति वदन् प्र-  
क्रमान्तरमाह ॥ अथेति ॥ पूर्वं तैरेव द्वारपालकैः सर्वा एव द्वारो  
बृहत्कपाटायसकीलशृङ्खलैः पिहिताः, स्वभावतोऽपि दुरत्ययाः।  
गजा व्याघ्राः कचित् सिंहा विषमाशैव भूमयः \* दिवसे-  
जपि गतौ नित्यं सर्वथा भयहेतवः ॥ येषु द्वारेषु गमनमात्रेऽपि  
साधारणानां बन्धो भवति । तत्रापि पिहिताः। बृहन्ति कपटानि

तत्र आयसाः कीलाः शृङ्खलाश्च यामु । कीलसहिता वा शृङ्खला  
यासु । कुञ्चिकैव उद्धाटयितुं शक्याः । कुञ्चिकाऽपि विषमा । एता-  
दशा अपि, कृष्णवाहे वसुदेवे समागते स्वयमेव व्यवर्यन्तविशीर्णा  
जाताः । स्वयमेवोद्धाटितकपाटा जाताः । भगवतः सर्वमोक्षदात्-  
त्वात् कपाटानामप्यचेतनानामतितामसैर्बद्धानां मुक्तिः प्रदर्शि-  
ता । अनेनान्येषां मुक्तिर्व्याख्याता, यदि शुद्धसत्त्वं भगवद्वाहकं  
च चेद्भवति । एतत्प्रदर्शनार्थमेव कृष्णवाहे वसुदेव इत्युक्तम् ।  
अयमेवोपाय इति ज्ञापयितुं दृष्टान्तमाह ॥ यथा तमो रवेरिति ॥  
उपायसहस्रेणापि सर्वं तमो न गच्छति । उदिते तु सूर्ये स्वत एव  
गच्छति । तथा शुद्धसत्त्वे भगवत्सहिते सत्येव सर्वाविद्यानाशः,  
सर्वासाध्यानां स्वत एव सिद्धिर्नन्यथेति निरूपितम् ।  
अन्तर्द्रारेषु निर्गतेषु मायायाः प्रवेशे उभयोः सांमुख्ये यदासी-  
त्तदाह । वर्वेषति ॥ दृष्टिरपि सर्वेषामनुत्थाने हेतुः, उपांशु-  
गर्जितं चानुत्थाने शब्दान्तरप्रतिबन्धे च । अधिकगर्जने तेनैव  
प्रबोधः । एतावन्मायाकार्यं साधारण्येन प्रवृत्तं वसुदेवस्यापि  
खेदहेतुर्भवति । अतस्तन्निवारणार्थं शेषोऽन्वगात् पातालात्  
समागत्य फणैः पर्जन्यवारि निवारयन् अन्वगात् । पश्चाद्गगेन  
गतवान् । भगवत्सम्बन्धात्तक्तुं तु भयं न भवति । अन्तरिक्षे  
निवारयन् गच्छतीत्येके । फणैरिति पदात् । अन्वगादिति च  
पश्चादेव छत्रधारीव गच्छतीति ज्ञायते ॥ ४८ ॥ ४९ ॥

यथा यथा गोकुलनिकटे गमनं तथा तथा मायासाम्बिधा-  
इ गमने क्लेशाधिक्यं, भगवत्साम्बिध्याच्च तदभाव इति ज्ञापयितुं  
यमुनोत्तरणप्रकारमाह—

मघोनि वर्षत्यसकृद्यमानुजा

गम्भीरतोयौघवोर्मिफेनिला ॥

भयानकावर्तशताकुला नदी

मार्ग ददौ सिन्धुरिव श्रियः पतेः ॥ ५० ॥

मधोनि वर्षतीति ॥ भगवज्जन्मसमये सर्वतो निवृत्ता  
अपि मेवा मायाजन्मानि सर्वे समागताः । इन्द्रोऽपि मायामोहितो  
मेवप्रेरको जातः । केवलाश्रेद् भगवति गच्छति निवृत्ता अपि  
भवेयुः । अल्पानां मोहितानामल्पधैर्यवत्त्वेन महति विरोधास-  
मधवात् । अत आह ॥ मधोनीन्द्रे असकृद्वर्षति सति । स्वभाव-  
तोऽपि यमुना कूरेत्याह ॥ यमाऽनुजेति ॥ अत एव गम्भीर-  
तोयौघजवोर्मिफेनिला ॥ गम्भीरो भयानकोऽगाधो यस्तोयौयः,  
तस्य जवेन वायुवशाच्च ये ऊर्मयः, तत्सहिता फेनिला च ।  
त्रिविधोऽपि दोषस्तस्या निरूपितः । अतिवेगो राजसः, फेना-  
दिस्तामसः । एवं कालकृतं दोषमुक्त्वा स्वाभाविकदोषमाह ॥  
भयानकावर्तशताकुलेति ॥ भयानका भयजनका ये आवर्ता  
भ्रमरास्तेषां शतैराकुला समप्रवाहरहिता व्यग्रा वा आवर्ता-  
स्तामसाः, वैयग्न्यं राजसम् । एवं स्वाभाविका अपि त्रयो दोषाः ।  
एवं दुष्टापि भयान्मार्ग ददौ । सर्वा नद्यः समुद्रपत्न्यः । रामा-  
ज्वतारे समुद्रोऽपि मार्गमप्रयच्छन् शोषितः । किं पुनस्तस्याल्प-  
सत्त्वा भार्या । अतः स्वरूपादेव प्रच्युता भविष्यामीति सिन्धु-  
रिव मार्ग ददौ । किञ्च, यमुनाजले अग्रे लक्ष्मीभिः सह क्रीडां  
करिष्यति । अतः सन्तोषादपि ददौ । यथा लक्ष्मीपतेर्जामातुः  
श्वशुरः समुद्रः कदाचित् स्वगृहे नयन् मार्ग प्रयच्छति । अथवा  
श्रीः सीतैव । तस्या एकस्याः कामुकश्चेत् समुद्रशोषं कृतवान्,  
वहनां गोपिकानां कामुकः कथं न कुर्यात् ॥ ५० ॥

एवंमार्गवन्नदीमुर्तीय गोकुले गतस्य कृत्यमाह—

नन्दब्रजं शौरिरिषेत्य तत्र तान्  
गोपान् प्रसुप्तानुपलभ्य निद्रया ॥  
शिशुं यशोदाशयने निधाय तत्-  
सुतामुपादाय पुनर्गृहानगात् ॥ ५१ ॥

नन्दब्रजमिति ॥ शौरिरित्यऽभये । नन्दस्य च मित्रत्वात्  
ब्रजे च गवामपि कदाचिच्छब्दो भवति । अतः पुरुषगमन-  
शब्देनापि न तत्रत्यानां जागरणम् । उपेत्य समीपे गत्वा । अनेन  
शनैर्गमनं सूचितम् । तत्र च तान् सर्वदाजागरणयुक्तानपि, तदा  
प्रसुप्तानुपलभ्य । केवलमपि शयनं सम्भवतीति निद्रयेत्युक्तम् ।  
शिशुं बालकं भगवन्तम् । भगवत्त्वज्ञानेन पुत्रत्वस्य वक्तु-  
मशक्यत्वान्नामान्तराणामकृतत्वाद् भगवत्त्वे स्थापनस्यायुक्तत्वा-  
च्छिशुमित्युक्तम् । शयने शश्यायाम् अयुक्तमित्याशङ्का शयनपदं  
दत्तम् । यशोदायाः शयने सति । यशोदायाः शयनं यत्रेति  
निधाय नितरां स्थापयित्वा तत्सुतां मायामुपादाय पुनस्तेनैव  
मार्गेण स्वगृहानगात् ॥ ५१ ॥

देवक्याः शयने न्यस्य वसुदेवोऽथ दारिकाम् ॥  
प्रतिमुच्य पदोलोहमासते पूर्ववदावृतः ॥ ५२ ॥

ततो देवक्याः शयने तस्या अपि शश्यास्थानं कृत्वा तर्हा  
स्थापयित्वा ॥ अथेति, भिन्नप्रक्रमे । यशोदाशयने तृष्णां शनै-  
रङ्गापयन् । अत्र तु तदभावः । दारिकां कन्याम् । अनादरे  
दारिका । स्वयमेव पदोः पाद्योलोहं प्रतिमुच्य पूर्ववदेव यदा  
भगवज्जन्म न जातं तदा यथा ॥ ५२ ॥

अत्र यशोदायाः शयनं न सम्भवति । प्रसवे लोके अज्ञाना-  
ऽसम्भवादित्याशङ्काह —

यशोदा नन्दपत्नी च जातं परमबुद्ध्यत ॥  
 न तल्लिङ्गं परिश्रान्ता निद्रायापगतस्मृतिः ॥ ५३ ॥  
 इति श्रीभागवते महापुराणे दशमस्कन्धे श्रीकृष्ण-  
 जन्मनाम तृतीयोऽध्यायः ॥ १० ॥ ३ ॥

यशोदेति ॥ यशो ददातीति प्रसवे ज्ञाते भर्तुः सुखं भव-  
 तीति नन्दस्य पत्नीति तावशे समये अन्यदापि जागरणं जात-  
 कर्मद्वावश्यकत्वात् पत्नी भूत्वाऽपि सावधानापि जातमेव पर-  
 मबुद्ध्यत, न तु जातस्य लिङ्गं पुत्रः पुत्रीवेति । यतः परिश्रान्ता  
 प्रसवार्थं वेदना महती जाता । पश्चाच्छ्रान्ता यदा तदैव प्रसवो  
 जात इति प्रसवेन सह निद्रापि जाता । तया कृत्वा अपगता  
 स्मृतिर्यस्याः । मम प्रसवो जात इति पूर्वानुसन्धानं स्मृतिः ।  
 अतः पूर्वं वसुदेवकृतं सुस्थम् ॥ ५३ ॥

इति श्रीभागवतसुबोधिन्यां श्रीमद्बृहदीक्षितविरचितायां  
 दशमस्कन्धविवरणे तृतीयाध्यायविवरणम् ॥ ३ ॥

---

चतुर्थोऽध्यायः ॥ १० ॥ ४ ॥

मायायाः कार्यमधुना चतुर्थे विनिरूप्यते \* अन्यथा भगवत्-  
कार्यं न भवेदनिमित्ततः ॥ ज्ञापने दुःखसुखदे ततोऽपि ज्ञापने  
तथा \* कंसस्य सहभृत्यस्य धर्मवाधो न चान्यथा ॥ तामस-  
प्रभुके राज्ये कृतो धर्मस्तु तद्वतः \* अतः पूर्वस्य नाशो वै  
कर्तव्यं तामसाश्च ते ॥ ब्राह्मणा अपि तद्वेशे स्वभावात्तामसा  
मताः \* कालस्तथाविधो यस्मात् पश्चाज्ञातस्तु साच्चिकः ॥

भगवत्कार्यवैपरीत्यं मायाकार्यं इति ज्ञापयितुमुद्घाटित-  
कपाटानां द्वाराणां पुनः पिधानमाह—

श्रीशुक उवाच ॥

अहिरन्तः पुरद्वारः सर्वाः पूर्ववदावृताः ॥

ततो बालध्वनिं श्रुत्वा गृहपालाः समुत्थिताः ॥ १ ॥

अहिरन्तरिति ॥ पुरो वहिर्द्वाराणि अवान्तरद्वाराणि च  
सर्वाः पूर्ववदेवावृताः । वैलक्षण्ये रक्षकाणां ज्ञानसम्भवाज्ञानं  
भवेदिति । पुर्वबन्धनं मायाकार्यमुक्त्वा, पूर्वं वसुदेवदेवक्योनि-

---

अनिमित्त इति ॥ भक्तदुःखाभावादित्यर्थः ॥ ज्ञापने इति ॥ माया-  
कृतरोदनेन स्वक्षापनम् । ततो गृहपालकृतबालजन्मज्ञापनं च कंसे ।  
एते उभे अपि तथेत्यर्थः ॥ ततोऽपीति ॥ एतदुभयज्ञापनानन्तरं, यत्र  
कवा जातइति मायाकृतं भगवज्ञापनं, कंसकृतज्ञापनं च मन्त्रिषु ।  
एते उभे अपि दुःखसुखदे इत्यर्थः ॥ न चान्यथेति ॥ मायामोहं  
विनेत्यर्थः । ननु धर्मस्थापनहेतोर्भगवदवतारस्य तन्माशहेतुत्वं कथ-  
मुच्यते । जातः खलु तवान्तकृद्, यत्र कवेति वाक्यश्रवणेनैवानिर्दशा-  
निर्दशांश्चेत्यादिमन्त्रणस्य जातत्वादित्यत आदुः ॥ तामसप्रभुक इति ॥  
तामसाश्च त इति तद्वताः पश्वादयदत्यर्थः । एवमपि कण्टकन्यायेन  
धर्मप्रतिपक्षदूरीकरणं युक्तमीतिभावः ॥ पश्चादिति ॥ तमःकार्यनिवृत्तेः  
पश्चाज्ञातो धर्मस्तथेत्यर्थः ॥

वृत्तस्यापि भयस्य जननार्थं रोदनमपि कृतवती । तेन रोदनेन  
सर्वेषां जागरणं जातमित्याह ॥ तत इति ॥ बालस्योत्पन्नस्य  
ध्वनिं श्रुत्वा शृहपालाः सूतीशृहरक्षकाः सम्यगुत्थिताः ॥ १ ॥  
तेषां कृत्यमाह

ते तु तूर्णमुपव्रज्य देवक्या गर्भजन्म तत् ॥  
आचर्युभर्जराजाय यदुद्विग्रः प्रतीक्षते ॥ २ ॥

तेत्विति ॥ देवक्यादिभिः प्रार्थिता अपि तत्पार्थनां न कृत-  
वन्त इतिज्ञापनार्थस्तुशब्दः ॥ तूर्णमिति मध्ये कृत्यान्तरन्यावृ-  
त्यर्थम् । दूरात्कथने निलायनादिकं संभविष्यतीति तन्मिवृत्यर्थ-  
मुपवज्येत्युक्तम् । देवक्या गर्भस्य जन्म, न तु पुत्रः, कन्यका  
चेति भेदः ॥ तद् अतिप्रसिद्धमष्टमम् ॥ अकथनेऽनिष्टं करिष्य-  
तीति ज्ञापनार्थं, भोजराजायेत्युक्तम् । जन्म च प्रतीक्षत एव,  
कदा भविष्यतीति । अर्थादेतादशाय । प्रतीक्षायां हेतुमाह ॥ उ-  
द्विग्र इति ॥ २ ॥

स तल्पाचूर्णमुत्थाय कालोऽयमिति विह्लः ॥  
सूतिशृहमगाचूर्णं प्रस्खलन् मुक्तमूर्ढजः ॥ ३ ॥

ततः कंसस्य कृत्यमाह ॥ सोऽपि शश्यायां पतित एव  
स्थितः स महानपि तल्पाच्छयातस्तूर्णमविचारेण प्रथमत उत्थितः  
पश्चात् कालोऽयमिति विह्लः । अतः परं जीवनसंभावना  
नास्तीति निश्चयात् । अयं भगवानेव कालो मृत्युदः । विह्लः  
सर्वावयवविकलः । सूतीशृहं प्रसूतिस्थानम् । शीघ्रमिति सर्वकार्य-  
परित्यागे सर्वसाधनानुसंधाने हेतुः । प्रस्खलन्निति मार्गज्ञानं,  
मुक्तमूर्ढज इति देहाज्ञानम् ॥ ३ ॥

दृष्टा लिङ्गमज्ञात्वा पुत्रबुद्धैव मारणार्थं प्रटक्तौ यशोदायाः

कन्याया मारणं स्वपुत्रमारणादप्यधिकदुःखदं जातमिति ज्ञाप-  
यितुं तस्या वाक्यमाह—

तमाह आतरं देवी कृपणा करुणं सती ॥

स्नुषेयं तव कल्याण ख्रियं मा हन्तुमर्हसि ॥ ४ ॥

तमाहेति, त्रिभिः ॥ त्वदीया कन्यका चेयमतो महं प्रदी-  
यताम् \* भगिनी दानपात्रं हि हेतुकार्यं फलैख्रिभिः ॥ तं कंसं  
आतरमाहायतो देवी सात्त्विक्यपि स्त्री ज्ञात्वा वा दैन्यप्रदर्शना-  
र्थं तथा कृतवतीति, असत्यमपि प्राणसंकटे परार्थं वक्तव्यमि-  
ति ज्ञापनार्थं वा । कृपणा अनालोचितयाचिका । कृपणः स हु-  
विज्ञेयो योऽनालोचितयाचक इति वाक्यात् । करुणं यथां भवति  
तथा तमाहेति संबन्धः । सतीति कालज्ञानाद्याचनं सर्वात्मक-  
त्वाद् भगवतस्तथा करिष्यति । भर्तुर्दीपनिवृत्यर्थं वा सती-  
ति । अन्यथा स्वपुत्रं स्थापयित्वा परकन्यामारणे दोषः स्यात् ॥  
स्नुषेति ॥ मातुलकन्यापरिणयनपक्षे पितृष्वसुरपि कन्या परिणे-  
या । यथा मित्रविन्दा । यदा कंसस्य पुत्रो देवकीकन्यामुद्रहेत्-  
देयं स्नुषा भवति । अनेन तस्याः स्वकन्यात्वं सहजमित्युक्तम् ।  
ननु पुत्र एव नास्ति कथमियं स्नुषेतिचेत्तत्राह ॥ कल्याणेति ॥  
त्वं पुत्रजननसमर्थः । मदपत्यरक्षणेन तवापि पुत्रो भविष्यती-  
ति । अथवा मा स्नुषा, तथापि ख्रियं हन्तुं मार्हसि । अन्यथा  
अहमेव कर्थं न हता । ख्रियाः स्वसुर्गुरुमत्या वधोऽयमिति य-  
तस्त्वयैव निरूपितम् ॥ ४ ॥

अष्टमो मारणीय इतिचेत्तत्राह—

बहवो हिंसिता आतः शिशावः पावकोपमाः ॥

त्वया दैवनिसृष्टेन पुत्रिकैका प्रदीयताम् ॥ ५ ॥

बहवो हिंसिता भ्रातरिति ॥ स्थिया मारकत्वं शास्त्रे  
न सिद्धम् । पुत्रास्तु हता एव । यदप्येक एव मारणीयः, तत्स्थाने  
बहवो हताः । भ्रातरिति संबोधनं दयार्थम् । आकृत्या परा-  
क्रमोऽपि तेषु संभाव्यत इति तदर्थमाह ॥ पावकोपमा इति ॥  
स्त्रेहे त्यक्ष्यतीति । तस्य दोषाभावमाह ॥ त्वया दैवनिष्ठेनेति ॥  
अनुरक्तो गुणान् ब्रूत इति वाक्यादैवेन भगवदिच्छया प्रेरितेन  
भवता पुत्रा हताः । एषा तु अवध्येति दैवेन न प्रेर्यत इति भावः ।  
एका इयं पुत्रिका अभ्रातृमतीति इमामप्यन्ततोगत्वा पुत्रिका-  
धर्मेण दत्ता ससन्ताना भविष्यामीति ज्ञापयति ॥ एकेति, यद्य-  
परा उत्पत्त्यते तदा मारणीयेति ज्ञापितम् । प्रकर्षेण दीयता-  
मिति कालान्तरेऽप्यमारणीया ॥ ५ ॥

अवश्यं दाने हेतुमाह—

नन्वहं ते ह्यवरजा दीना हतसुता प्रभो ॥

दातुर्मर्हसि मन्दाया अङ्गेमां चरमां प्रजाम् ॥ ६ ॥

नन्वहमिति ॥ अवश्यदानमेव फलम् । नन्विति संबोधनं  
युक्तिग्रहणार्थम् ॥ अहं ते ह्यवरजेति ॥ अवरजत्वे उभयानु-  
भवः प्रमाणम्, अवरजा दयापात्रम् । दीना दुःखिता शोकादिना  
तत्र हेतुः, हतसुतेति ॥ प्रभो इति संबोधनं, दानसामर्थ्य-  
द्योतनार्थम् । अत एव दातुर्मर्हसि ॥ मन्दाया इति ॥ अतः परं  
रजोऽभावः सूचितः । अतश्चरमां प्रजाम् ॥ इमामिति ॥ अन्या  
कन्यात्वेन न देया, इयमेव देयेति ॥ ६ ॥

तथापि न त्यक्तवानित्याह—

उपगृह्यात्मजामेवं रुदन्त्या दीनदीनवत् ॥

याचितस्तां विनिर्भस्त्य हस्तादाचिच्छिदे खलः ॥ ७ ॥

उपगृह्येति ॥ एवमात्मजामुपगृह्य विलापनपूर्वकं रुदन्त्या  
हस्तात् तां बालामाचिच्छिदे । देवकीं विनिर्भत्स्य । विनिर्भ-  
त्सने हेतुः, तां याचितः सन् ॥ आत्मजामिति ॥ आत्मनो  
भगवतः सकाशाज्जाताम् ॥ व्यवहारे शब्दाः परमार्था एवेति  
न्यायादेहादावात्मशब्दवद् आत्मजशब्दोऽपि पुत्रत्वेन परिग्रह-  
मात्रत्वेऽपि वक्तुं शक्यते ॥ एवमिति पदादेतानीदशानि वाक्या-  
नि बहुवारमुक्तानीतिं इष्टापितम् । रोदनं यशोदाकन्यकेति, दीना-  
दपि दीना । यथा दैवहता पुत्रभर्त्रादिरहिता व्याधिग्रस्ताऽपि  
भवति सा दीनदीना तथेयं स्वपुत्रनाशं दृष्टवती परापत्यनाशम्  
पि पश्यतीति ॥ हस्तादिति ॥ एकेन हस्तेन तस्या एकं हस्तं  
धृत्वा द्वितीयेन तस्या द्वितीयहस्तादाचिच्छिदे । एवं करणे हेतुः,  
खल इति ॥ ७ ॥ ४ ॥ यहीत्वा यत् कृतवाँस्तदाह—

तां गृहीत्वा चरणयोर्जातमात्रां स्वसुः सुताम् ॥  
अपोथयच्छिलापृष्ठे स्वार्थोन्मूलितसौहृदः ॥ ८ ॥

तां गृहीत्वेति ॥ चरणयोरिति मारणार्थमेव विपरीततया  
ग्रहणमात्रेणैव तस्या नाशः सूचितः ॥ जातमात्रामिति ॥ नाला-  
दिसहिताम् । अतिकोमलत्वपदर्शनेन तस्य खलत्वं समर्थितम् ।  
स्वसुः सुतामिति सर्वथा विरुद्धकर्तृत्वमुक्तम् । अपोथयत् प्रक्षाल्य-  
मानवस्त्रमिव प्रक्षिप्तवान् । शिला अङ्गणस्था यथा स्नानार्थी  
भवति । ननु सौहार्दमुभयविषयकं कथं त्यक्तवानित्याह ॥  
स्वार्थोन्मूलितसौहृद इति ॥ स्वार्थमुन्मूलितं सौहृदं येन ॥ ८ ॥

ततो यज्जातं तदाह—

सा तद्वस्तात् समुत्पत्य सद्यो देव्यम्बरं गता ॥  
अदृश्यतानुजा विष्णोः सायुधाष्टमहाभुजा ॥ ९ ॥

सा तद्वस्तादिति ॥ यदैव पाषाणं प्रति प्रक्षिप्तवाँस्तदैव  
हस्तात् सम्यगुत्पत्य उत्पत्तनं कृत्वा सद्य एव सा देवतारूपा  
जाता । ततोऽस्मरं गता आकाशे श्येनवत् स्थिता । कंसादिभिः  
सर्वैरेव तथाऽदृश्यत । तस्यास्तथात्वे सामर्थ्यं विष्णोरनुजोति ॥  
यशोदा देवकी परस्परविचारेणैकैव । पश्चाच्च ज्ञाता । यदि वा  
भगवान् यशोदासुतो, यदिवा देवाक्याः, उभयथापि सा अनुजा  
लोकप्रसिद्धेः । विष्णोरनुजात्वेन तथा सामर्थ्यं ज्ञापितम् ।  
द्विगुणं रूपमाह ॥ सायुधाष्टमहाभुजोति ॥ भगवत्कार्यं स्वकार्यं  
च करिष्यतीत्यष्टभुजत्वम् । भगवत्कार्यं देवक्यादीनां बन्धनि-  
वृत्तिः, स्वकार्यं सर्वेषां दुःखदानं धर्मनाशश्च । भगवत्कृति-  
सिद्धर्थमायुथसहिता ॥ अष्टौ महाभुजा यस्याः । यथा भगवान्  
आविर्भावे विपरीतं रूपं प्रदर्शितवान् एवमियमपि ॥ ९ ॥  
आविर्भावादिदार्तीं रूपान्तरं यृहीतवतीति तस्याः सामग्रीमाह—

दिव्यस्त्रगम्बरालेपरत्नाभरणभूषिता ॥  
धनुःशूलेषुचर्मासिशाङ्कचकगदाधरा ॥ १० ॥

दिव्येति ॥ दिव्याः सजो मालाः, अम्बराणि वस्त्राणि  
दिव्यान्येव आलेपश्चन्दनादिः । रत्नयुक्तान्याभरणानि च ।  
एवमलङ्करणचतुष्टयसहिता । दर्शनकृतोऽयं क्रमः । प्रथमतो  
गन्धाददृष्टाया अपि सजा प्रतीतिः, ततो वस्त्राणां, ततश्चन्दना-  
भरणानामिति । आयुधानि गणयति ॥ धनुरिति ॥ धनुर्वाम-  
भागहस्ते, शूलमिषुश्च दक्षिणयोः । चर्मवामे, आसिदक्षिणे, शाङ्को-  
वामे, चक्रं दक्षिणे, गदा वामे इति गदान्तानि विभक्तीति गदा-  
धरा ॥ १० ॥

तस्याः स्वरूपं भगवत् इव सर्वजनीनमिति ज्ञापयितुमाह—

सिद्धचारणगन्धवैरप्सरः किञ्चरोरग्नेः ॥

उपाहृतोरुषलिभिः स्त्रयमानेदमब्रवीत् ॥ ११ ॥

सिद्धचारणेति ॥ सिद्धचारणगन्धर्वात्मिगुणाः । अन्ये च । अप्सरैरिति, बहुलं छन्दसीत्यनेन । एकपर्यं तु सुगमम् । अस्याः पृथगुणोपजीवका एते । कंसदर्शन एव उपाहृता उरु-बलयः पूजासाधनानि यैः । बलिशब्दो जयजयादिशब्दान-मप्युपलक्षकः । अतस्तैः स्त्रयमाना, कंसवर्ध कर्तुं शक्ताहयिति शापयन्ती इदं वक्ष्यमाणमब्रवीत् ॥ ११ ॥

द्रव्यमत्र वक्तव्यं, कथं न हन्यते, कथं वा रक्षार्थं न स्थीयत इत्युभयसमाधानम् । तदाह—

देव्युवाच ॥

किं मया हतया मन्द जातः खलु तवान्तकृत् ॥

यत्र कचित् पूर्वशत्रुमां हिंसीः कृपणां वृथा ॥ १२ ॥

किं मयेति ॥ मया हतया किम् । अहं तु हननेऽप्यपकारं न करोमि, किं सुनरहता । अत एतद्वृत्तान्ताज्ञानात् त्वं मन्दः । अवधे हेतुः, जातः खलु तवान्तकृदिति ॥ यस्तु तवान्तं नाशं करिष्यति स तु जात एव कचित् । यत्रकचिदिति विशेषाकथनं देवगुणम् । ननु शत्रुत्वाविशेषेऽपि सामर्थ्ये विद्यमानेऽपि यदृ भगवतैव हन्यते, न त्वयेति को विशेष इतिचेत् तप्राह ॥ पूर्वशत्रु-रिति ॥ मम त्विदार्नीं भवाञ्चछुः, तदप्यन्यबुद्ध्या । भगवांस्तु भवतः पूर्वशत्रुरत्स्तेनैव इन्तव्यः । आकाशवाण्याऽपि तर्थैवोक्त-म् । अतः कृपणां देवर्कीं मा हिंसीः । तस्या वधे न कोऽपि उरुरार्थः सिद्धेत् । अतो वृथैव मा हिंसीः ॥ १२ ॥

एवमुक्त्वा गतेत्याह—

### श्रीशुक उवाच ॥

इति प्रभाष्य तं देवी माया भगवती भुवि ॥  
बहुनामनिकेतेषु बहुनामा बभूव ह ॥ १३ ॥

इतीति ॥ प्रकर्षेण भाषित्वा स्पष्टतया निरूप्य । अनेन संवादान्तरमपि कंसेन सह कृतवतीति लक्ष्यते । अन्यथा ब्राह्मणैः सह विरोधं न कुर्यात् । तेन सह संवादेनैव कार्यं सर्वं सिद्धमिति ज्ञातवतीत्यत्र हेतुमाह ॥ देवीति ॥ यद्यन्योऽप्यागत्य स्पष्टमन्यथा वदेत् तथापि तया मोहितः कंसो नान्यदङ्गीकुर्यादित्यत्र हेतुमाह ॥ मायेति ॥ तस्या गमने हेतुमाह ॥ भगवतीति ॥ सा हि भगवद्भावप्राकर्थ्यं कृत्वा लोके पूजां प्राप्त्यतीति भगवद्वाक्यानुसारेण बहुनामनिकेतेषु भूमौ यावन्ति स्थानानि यन्मामानि तत्र सर्वत्रैव स्थिता बहुनि रूपाणि कृत्वा बहुनामा बभूव । दुर्गादिमूर्तिषु रूपभेदस्य स्पष्टत्वादेवकीवसुदेवयोर्निर्बन्धो व्यर्थः ॥ १३ ॥

शत्रुस्तु जात इति मायावचनं श्रुत्वा कंसः किं कृतवानि-  
त्याकाङ्क्षायामाह—

तया कथितमाकर्ण्य कंसः परमविस्मितः ॥  
देवकीं वसुदेवं च विमुच्य प्रश्रितोऽब्रवीत् ॥ १४ ॥

तयेति ॥ वाक्यं तु भगवत्सम्बान्धि । तया तु परं केवल-  
मभिहितम् । तदाकर्ण्य परमविस्मयं प्राप्तवान् । यदीयं देवता  
ज्ञायेत धृत्वैव स्थाप्येत । तद्वाक्यविश्वासादेवकीं वसुदेवं च  
विमुच्य शृङ्खलां दूरीकृत्य देवीवाक्यादुत्पन्नशुद्धभावः प्रश्रितो  
विनीतोऽब्रवीत् । कायिकं मानसं च शुद्धभावं प्रदर्श्य वाचिकं  
प्रदर्शितवानित्यर्थः ॥ १४ ॥ ❁ ॥ ❁ ॥ तस्य वाक्यान्याह—

कंस उवाच ॥

अहो भगिन्यहो भाम मया वां बत पाप्मना ॥

पुरुषाद इवाऽभ्येत्य बहवो हिंसिताः सुताः ॥ १५ ॥

अहो इत्यष्टभिः ॥ स्वापराधस्य कथनं फलस्यापि च  
कीर्तनम् \* भ्रमाचैवापराधोऽयं शोकदूरीकृतिस्तथा ॥ एवं  
चतुर्भिर्लोकोक्त्या शोकाभावो निखृपितः \* तत्त्वावबोधनेनापि  
चतुर्भिः शोकनाशनम् ॥ आत्मनो न हि शोकोऽस्ति ज्ञानादृष्ट-  
श नश्यति \* अतः शोको न कर्तव्यः कर्मज्ञानवशो यतः ॥ प्रथम-  
तः स्वापराधकीर्तनेन क्षमापयति ॥ अहो इत्याश्रयेण सम्बोधन-  
म् । आश्र्याविष्टस्तथैवागत्य देवकीं वसुदेवं च पृथक् प्रार्थयते ॥  
अहो इति पृथग्वचनम् । भामस्तु भगिनीपतिः । सम्बन्धेन  
सम्बोधनं स्नेहार्थम् ॥ वां युवयोः ॥ पापस्य स्वस्य च भेदाभावं  
वदन्नाह ॥ पापनेति ॥ बतेति खेदे । पश्चात्तापेन वदामीति  
ज्ञापयति । न त्विदं प्रतारणार्थम् । पुरुषादो राक्षसः । स हि  
भक्षणार्थं बालकान् नयति । तथा मया स्वदेहरक्षाभ्रमाद् युवयो-  
र्बहवः सुता विहिंसिताः । राक्षसानां सम्बन्धाद्यपेक्षा शास्त्रापेक्षा  
च नास्ति, किन्तु प्राणरक्षार्थमेव सर्वेषां सर्वपुरुषार्थसाधकानि  
अपत्यानि भक्षयन्ति, तथा मया मारिता इति तुल्यता । ततोऽपि  
विशेषस्तु बहव इत्यनेन ज्ञापितः ॥ १५ ॥

एवमपराधस्य फलमपि संभावयति—

स त्वहं त्यक्तकारुण्यस्त्यक्तज्ञातिसुहृत् खलः ॥

काँळोकान् संगमिष्यामि ब्रह्महेव मृतः इवसन् ॥ १६ ॥

स त्वहामिति ॥ दैत्यावेशात् कृतं, स्वतस्त्वं समीचीन इति  
न तव नरकसंभावनेत्याशङ्का तुशब्दस्तं पक्षं व्यावर्त्यति । मया

कृतमिति य एव मन्यते स एव तत्फलं प्राप्नोतीति । यतः सोऽह-  
म् । जिघांसन्तं जिघांसीयादिति वाक्यात् तब को दोष इतिचेत्  
तत्राह ॥ त्यक्तकारुण्यं इति ॥ प्रथमतो ये हतास्ते तु न जिघांसवो  
भवन्ति तथा त्वं वा । यदा ते मारयितुमायान्ति समर्था वा  
तदैव वध्याः, न तु बालका दीनाः । अतो येषु कारुण्यं कर्त्तव्यं  
बालकेषु भागिनेयेषु तेषु न कृतमिति त्यक्तकारुण्यः । ननु  
संभावनयापि शत्रवो मार्यन्ते, शत्रुपुत्राश्च । अतो राजां संभवानया-  
पि वधो नदोषायेति चेत् तत्राह ॥ त्यक्तज्ञातिसुहृदिति ॥ त्यक्ता  
ज्ञातयः सुहृदो मित्राणि च येन । नन्वाऽत्मघातकाः सर्व  
एव वध्याः । भ्राताऽपि भ्रातरं हन्यादिति तत्राह ॥ खल इति ॥  
मयैव परं ते मारिताः, न तु तैरहम् । अतोऽहमेव खलो वृथैव  
परघातकः । अतो दुष्टकर्मणः कृतत्वात् कान् लोकान् संगमिष्या-  
मि । ननु सिद्धा एव तामिस्त्रादयो धातकानां ये, तत्राह ॥  
अहमेवेति ॥ ननु, ब्रह्महा पच्यते धोरे पुनरावृत्तिवर्जिते इति  
वाक्यात् कः सन्देह इतिचेत् । प्रायश्चित्तस्य करिष्यमाणत्वादृ  
वधजनितो दोषो न भविष्यति, परं महतामपचारात् प्रायश्चित्तं  
दुर्बलं न वेति सन्देहादेवं वचनम् । ननु प्रायश्चित्ते नास्त्येव नरकः,  
कथं सन्देह इतिचेत् तत्राह ॥ मृतः श्वसन्निति ॥ अयं पुरुषः  
श्वसन्नेव मृतः । अपकीर्त्तिर्जातत्वात् । अतो ज्ञायते यदि पापं  
गच्छेत्तदा तदभावः सर्वजनीनः स्यात्, सर्वात्मकत्वाद्गगवतः ।  
अतो मृतः श्वसन् यतो वर्ते । प्रायश्चित्तशास्त्रस्य च प्रामाण्यात्  
सन्देहकथनम् ॥ १६ ॥ ४४ ॥ एवं सम्भावनया फलं निरूप्य  
अयं मम सहजदोषो न भवतीति स्वदोषपरिहारं वदन्निवाह—  
दैवमप्यनृतं वक्ति न मत्या एव केवलम् ॥  
यद्विअस्भादहं पापः स्वसुर्निहतवाजिच्छशून् ॥ १७ ॥

दैवमप्यनृतं वक्तीति ॥ आकाशवाणी दैवम् । अस्या-  
स्त्वामष्टमो गर्भ इति वाक्यं, दुर्गापि देवता । एकं तु प्रत्यक्ष-  
संवादि । आकाशवाण्यास्तु वाक्यं विसंवादि । देवगुहाज्ञाना-  
देवं वचनम् । मत्त्येष्वनृतं प्रतिष्ठितमिति वाक्यात् । मनुष्याणा-  
मनृतं दैवेषु सत्यम् । तदत्र विपरीतम् । न केवलं मत्त्या एवा-  
ज्ञृतवादिनः, किन्तु दैवमप्यनृतं वक्ति । अतो यद्विश्रम्भाद्  
यद्वाक्यविश्वासात् स्वसुः सुतान् वृथैव निहतवान् । ननु सन्देहे  
प्रमाणमन्तःकरणप्रवृत्तय इति तदहृदये कथं भातमितिचेत्तत्रा-  
ह ॥ अहं पाप इति ॥ महतां हि हृदयं प्रमाणं, न तु पापनिष्ठा-  
नाम् ॥ शिशूनिति वयःसंख्ये विरुद्धे निरूपिते ॥ अष्टम एक  
एव हन्तेति सामर्थ्यप्रतिपादकवाक्यात् ॥ १७ ॥

नन्वतः परं किं कर्त्तव्यमित्याशङ्खाह—

मा शोचतं महाभागावात्मजान् स्वकृतम्भुजः ॥  
जन्तवो न सदैकत्र दैवाधीनाः सदासते ॥ १८ ॥

मा शोचतमिति ॥ महतां शोके हेतुभूतः प्रायश्चित्तेऽप्य-  
उन्निधिकारी भवतीति मत्कृपया शोको न कर्त्तव्यः । नन्वपका-  
रिणि कथं कृपेतिचेत् तत्राह ॥ महाभागाविति, सम्बोधनम् ॥  
महतां शत्रुमित्रोदासीनभावो नास्ति । ननु महत्वादेव शोका-  
भावे सिद्धे कथं शोकाभावो बोध्यत इतिचेत्तत्राह ॥ स्वात्मजा-  
निति ॥ न हि स्वाकृतार्थत्वेन शोकः, किन्तु बाला अकृतार्था  
गता इति । तेषां शोकाविषयत्वे हेतुमाह ॥ स्वकृतम्भुज इति ॥  
यद्यपि मरीचिपुत्रा एवं जाता इति न जानाति, तथापि कार्या-  
दनुमिनोति । अतस्तैरपि तादृशं कर्मकृतमस्ति, येन बाला  
एव हताः । ननु न वयं ताज्ज्ञोचामो, नात्मानं, किन्तु एकत्र

उभयैषां स्थितिर्नाभूदिति शोचाम इतिचेत्तत्राह ॥ जन्तव इति ॥  
ये हि निरन्तरं जायन्ते, जायस्व म्रियस्वेतिमार्गवर्त्तिनः, ते सदैव  
एकत्र नासते । यतो भगवादिच्छा तथैव तेषु । तदाह ॥ दैवा-  
ऽधीना इति ॥ यदापि तिष्ठन्ति तदापि पूर्ववासनया शत्रुमित्रो-  
दासीनत्वस्य नित्यत्वान् सम्यगासते । सहासत इति वा  
पाठः ॥ १८ ॥

एवं लौकिकन्यायैन स्वापराधाभावं प्रार्थयच्छाकापनोदनं  
कृतवान् । पुनःशास्त्रानुसारेणापि शोकापनोदनमाह, चतुर्भिः-  
भुवि भौमानि भूतानि यथा यान्त्यपयान्ति च ॥  
नाऽयमात्मा तथैतेषु विपर्येति यथैव भूः ॥ १९ ॥

भुवीति ॥ पूर्वं ते म्रियन्तइत्यझीकृत्य शोकापनोद उक्तः ।  
इदानीं ते न म्रियन्त एवेत्युच्यते ॥ आत्मा, नित्यः सर्वगतः  
स्थाणुरिति वाक्याद् व्यापको गमनागमनादिशूल्यः कूटस्थः ।  
सांख्यानामेवमेव यतं दैत्यानां हृदये समायातीति तदेवौच्यते ॥  
देहास्तु आकाशे अभ्रतमःप्रकाशा इव उच्चावचाः समायान्ति  
गच्छन्ति च, न त्वाकाशे कश्चन विकार उत्पद्यते । तथा पुत्राणा-  
मप्यात्मत्वात् तेषां देहे गते न काचित् क्षतिः, स्पष्टतया व्यव-  
हार्यत्वाद् भूमिदृष्टान्तो बुद्ध्यत इति तमाह ॥ यथा भौमानि  
भूविकाराणि भूतानि कृमिकीटादीनि दृक्षादीनि वा यथा यान्ति  
भूमेः सकाशादुत्पद्यन्ते पृथग् भवन्ति अप्यान्ति च, भूमावेव लयं  
प्राप्नुवन्ति, तेषु उद्दतेषु लीनेषु वा । भूमिस्तु न विक्रियते ।  
यथा आत्मन्यपि देहा यान्त्यपयान्ति च ॥ आत्मोपार्जिंकर्मवशा-  
देव उत्पद्यन्ते लीयन्ते च । तथापि आत्मा न वा उत्पद्यते, न वा  
लीयत इत्यर्थः । यथा भूस्तथा देहानामपि भौतिकत्वान् पृथग्

निरूपणम् । भूवि भौमानि भित्यादीनीत्येव सम्बद्धते । भूतानीति त्वात्मनीति वा ॥ भूतानि जातानि वा । तेष्वेव भूतेषु विद्यमान आत्मा न तथेति वक्तुं दृष्टान्त एव प्रवेश उक्तः । यथा वहिः स्थिता पृथिवी न विक्रियते, एवमन्तःस्थित आत्माऽपि । तथैतेष्विति भिन्नं वाक्यम् । एतेषु मनुष्यदेहेष्वपि आत्मा न विक्रियत इति । एतेषु मनुष्यादिदेहेषु भूम्यविकारः प्रत्यक्षसिद्धम् । वर्षाकालोऽवेषु तृणादिषु च । आत्माविकारश्च प्रत्यक्ष-

ननु भुवि भौमानि यथा यान्त्यपयान्ति तथात्मा न याति नाप्यातीत्येतावतैव वाच्योऽर्थः सम्पूर्णत इत्यन्यानि पदानि व्यर्थानि । किञ्च, यथा भूर्न विक्रियत इति द्वितीयो दृष्टान्तो वाधितः । भौमानां भूविकारत्वादित्यरूच्या पक्षान्तरमाहुः ॥ भुवि भौमानि भित्यानीत्यादि ॥ भुवि भौमानि भित्यादीनि यथा यान्त्यपयान्ति च । भूतान्यबादीनि च यान्त्यपयान्ति । आत्मा त्वेतेषु भूतेषु विद्यमान एव न तथा । न याति नापयातीत्यर्थः । पतेन भूतानीतिपदस्यात्मानि सम्बन्धे प्रकार उक्तः । यद्यप्येवमपि भूतपदमेतेष्वित्यादिपदानि च न सार्थकानि भवन्ति, तथापि तेषु विद्यमानस्यापि तद्वर्मसंबन्धकथनात्तथात्वम् । अन्यथैतदर्थाप्राप्तेः ॥ दृष्टान्त एवेति ॥ दृष्टान्तनि-रूपकवाक्ये भूतपदस्यापि प्रवेश उक्त इत्यर्थः । अतः परं, यथा भूरिति दृष्टान्तं विवृण्वान्ति ॥ यथा वहिरित्यादिना ॥ भौमानि यदा विक्रियन्ते तदा तेभ्यो वहिःस्थिता स्थूला भूर्न विक्रियते, तथैतेष्वन्तःस्थित आत्माऽपि तथा । एवं सति न तथैतेष्वित्यस्यावृत्तिः कार्या । तदेतदुक्तं, तथैतेष्विति भिन्नं वाक्यमित्यनेन ॥ अस्मिन्नेव पक्षे, एतेष्वित्यादिपदानि प्रकारान्तरेण व्याकुर्वन्ति ॥ एतेषु मनुष्यदेहेष्वपीत्यादिना ॥ यथा वहिःस्थिता भूमेनुष्यदेहेषु वृत्पद्यमानेषु न विक्रियते तथात्मापीत्यर्थः ॥ अग्रे तूक्तेऽर्थे प्रमाणमुक्तम्- एतेष्वित्यादिना ॥ अथ प्रकारान्तरेणार्थमाहुः ॥ वर्षाकालेत्यादिना ॥ एतेषु तृणादिषु वृत्पद्यमानेषु यथा भूर्विक्रियते, न तथा तदन्तर्गत आत्मेत्यर्थः । व्याप्तिरेकेऽत्र दृष्टान्तः । यः पृथिव्यां तिष्ठन् पृथिवीमन्तरो यं पृथिवी न वेद यस्य पृथिवी शरीरमिति श्रुतेः पृथिव्यन्तर्गतोऽभिमान्यात्मा-

सिद्धः । अन्यथा आत्मानन्त्यकल्पना प्रसज्जयेत् । यथा देहे  
लोमानि न पृथगात्माधिष्ठितानि । तथा भूमावप्येक एवात्मा  
तत्संबन्धात् कोटिशस्तुणादीन्युत्पद्यन्ते विलीयन्ते च । अधिष्ठात्र्यो  
देवतास्तु भिन्नाः ॥ १९ ॥

नन्वेवमैकात्म्ये कथं लोके भेदव्यवहार इतिचेत्तत्राह—  
यथाऽनेवंविदो भेदो यत आत्मविपर्ययः ॥  
देहयोगवियोगौ च संस्कृतिर्न निवर्तते ॥ २० ॥

यथेति ॥ यथा यथावदनेवंविदो भेदो, नत्वेवंविदिः । आपा-  
तत एवंविच्चेऽपि भेदप्रतीतिर्न गच्छतीति यथेत्युक्तम् । यथा-  
ऽनेवंविद इत्येकं पदम् । समासान्तस्त्वनित्यः ॥ भेदस्तु द्वित्व-  
साध्यः । न हेकस्मिन् भेदबुद्धिर्भवति । द्वित्वं त्वपेक्षाबुद्धिजन्य-  
म् । अतो द्वित्वं न वस्तुनिष्ठं, किन्तु बुद्धिस्थविषयकमेव ।  
बुद्ध्या बहिर्विषयोतपादनासम्भवात् । अतः, अज्ञानकृत एव भेदो  
भवति । अपेक्षाविषयाणामभावात् । निरपेक्षेष्वपेक्षाबुद्धिरज्ञान-  
कृतैव । ननु भेदः, पारमार्थिकः, श्रुतिस्मृतिव्यवहारोपयोगि-  
त्वात् । आत्मवादिति अनुमानाद् भेदः पारमार्थिक एवतिचे-  
त्तत्राह ॥ यत आत्मविपर्यय इति ॥ भेदः पारमार्थिकः स्यात्  
तत्कृतेन व्यवहारेण आत्मविपर्ययो न स्यात् । अज्ञानस्य भेदो-  
त्पादकत्वेनैवान्यथाबुद्धिहेतुत्वात् । अन्यथा सुषुप्तावज्ञानस्य

---

स्त्रीति मन्तव्यम् । विपक्षे वाधकमाहुः ॥ अन्यथेति ॥ एकतृणरूपेण  
एकस्यात्मनो विकृतौ सत्यां निरवयवत्वेनांशभेदस्य वक्तुमशक्य-  
त्वाद्वितीयादिषु तेषु भिन्नो भिन्न आत्माङ्गीकार्यः स्यादित्येकस्मिन्  
पृथिवीलक्षणशरीरेऽनन्ता आत्मानः कल्पनीयाः स्युरित्यर्थः ॥ अधि-  
ष्ठात्र्य इति ॥ त्वगादिगोलकेषु लोमादीनामिन्द्रियाणामोषध्यादयो  
देवताः शरीरभिमान्यात्मनः सकाशाद्भिन्ना इत्यर्थः ॥

विद्यथानत्वादन्यथा बुद्धिर्भवेत् । किञ्च न केवलं विषययमात्र-  
जनकत्वं, किन्तु देहवियोगावपि भेदकृतावेव । यथा देवदत्तस्य  
यद्वदत्तदेहे जाते गते वा स्वस्य न कापि विक्रियोत्पद्यते । एवं  
स्वस्याप्यात्मन एकत्वे ज्ञाते नोत्पद्यते । चकारस्तु सर्वव्यवहार-  
समुच्चयार्थः । किञ्च भेदस्त्वपारमार्थिक इति कार्यान्तरादप्य-  
वसीयते । तदाह । संस्कृतिर्न निवर्तत इति ॥ भेदज्ञाने विद्यमाने  
जन्मपरणयोर्विद्यमानत्वात् संसारो न निवर्तते ॥ अत आत्मनः  
अविकृतत्वं ज्ञातव्यम् । तदविकृतत्वमपरिच्छेदकृतस्यत्वव्याप्तिरेकेण  
न सिद्ध्यतीति कूटस्थो व्यापकः अविकृत आत्मा ज्ञातो भवति ।  
तस्मिन्द्वाते शोको न सम्भवति ॥ २० ॥

तजु भवद्धयां ज्ञायत एवेति शोको न कर्त्तव्य एवेत्याह-  
तस्माद् भद्रे स्वतनयान् मया व्यापादितानपि ॥  
मानुशोच यतः सर्वः स्वकृतं भुञ्जतेऽवशः ॥ २१ ॥

तस्मादिति ॥ वसुदेवस्तु शोकं न करिष्यतीति देवकी-  
संबोधनं, भद्रे इति ॥ अतः परं तव कल्याणमपत्यं च भविष्य-  
तीति ज्ञापितम् ॥ स्वतनयान् देवकीतनयान् माऽनुशोच ।  
पथमत आत्मानं शोचति ततः पुत्रमित्यनुपदम् । यद्यपि ते स्वकर्म-  
वशादेव मृताः, न तु मया व्यापादिताः । तत्कर्मेव मां च प्रेरित-  
वत् । अथापि वहिर्दृष्ट्या भयैव व्यापादिता इत्यङ्गीक्रियते, तथा-  
पि मा शोचेत्याह ॥ मया व्यापादितानपीति ॥ अनुशोके वहि-  
मुखानामध्येकानुपपत्तिः । तामाह ॥ यतः सर्वः स्वकृतं भुञ्जते-  
ऽवश इति । अनिच्छन्नपि परवश एव कर्माधीनो भूत्वा सर्वोऽपि  
स्वकृतं भुझे । अस्य मते न सष्टेश्वातुर्विध्यम् । भुञ्जत इति वहि-  
वचनप्रयोग एकवचने देहभेदेन भोगेन नानात्वप्रतीतेः सिद्ध-

त्वज्ञापनाय । अनेन मयापि बहिरुखत्वेन कृतं कर्म भोक्तव्य-  
मित्यविचारितोऽपि दण्डो भविष्यतीति दण्डाभावेनापि चिन्ता न  
कर्तव्या ॥ २१ ॥ \* ॥ \* ॥ ननु त्वया ज्ञानमुपदिष्टम् ।  
उपदेशुर्दृढं ज्ञानं भवतीति न तब दण्डसंभावनेतिचेत्तत्राह—  
यावद्वतोऽस्मि हन्ताऽस्मीत्यात्मानं मन्यते ऽस्वदृक् ॥  
तावत्तदभिमाऽन्यज्ञो बाध्यवाधकतामियात् ॥ २२ ॥

यावदिति ॥ यावदयं जीवः शास्त्रोत्पन्नज्ञानोऽपि हतोऽस्मि  
हन्तास्मीति आत्मनः कर्मत्वं कर्तृत्वं वा मन्यते तावद्वाध्यवाधक-  
तामियादेव । कर्मत्वे बाधकत्वमिति । अक्रिय आत्मनि यथैव क्रिया  
मन्यते तथैव क्रिया प्राप्नोतीत्यर्थः । नन्वविद्यमानर्थमप्रतीतौ को  
हेतुस्तत्राह ॥ अस्वदृगिति ॥ न स्वस्मिन् दृष्टिर्यस्य । शास्त्रज्ञानं  
शास्त्रीयत्वेनैव जानाति, न तु स्वविषयत्वेन । ततोऽपि किमत  
आह ॥ तावत्तदभिमानी भवतीति ॥ स्वरूपे ज्ञाते देहाद्याद्यासो  
न भवति । अध्यासे पुनः स्वरूपाज्ञानमिति तदभिमानी अज्ञ एव  
भवति । अतो बाध्यवाधकभावः ॥ २२ ॥

एवं भवद्वालकानामस्माकं च कर्मवशात् सर्वं जातं भविष्य-  
ति च । अतः शोको दण्डो वा न चिन्तनीयः । परमतिक्रमदोषो  
मदीयः सोदृव्य इति वदन् क्षमापनार्थं नमस्कारं करोति—  
क्षमध्वं मम दौरात्म्यं साधवो दीनवत्सलाः ॥  
इत्युक्त्वाश्रुमुखः पादौश्यालः स्वस्त्र्वोस्तदाग्रहीत् ॥ २३ ॥

क्षमध्वामिति ॥ मम दौरात्म्यं क्षमध्वम् । अविचारेण  
अन्यायकर्त्ता दुरात्मा । अत आज्ञोऽलङ्घनं पुत्रमारणादिकं च यत्  
कृतं तत् सर्वं क्षमध्वम् । महतां हृदये अनुशये स्थिते शोको  
भूयान् भवति । क्षमापनार्थं न किञ्चिद्वातव्यम् । यतः साधवो

दीनेषु वत्सलाः । मम च दीनत्वमपकीर्त्तिरकभोक्तृत्वेन ।  
स्वस्य दैन्यं न केवलं वचनेन निरूपितं, किन्तु रूपेणापि तद-  
भिव्यक्तिं कृतवानित्याह ॥ इत्युक्त्वा अश्रुमुखो, जात इति ॥  
अश्रूणि मुखे यस्य । विकलत्वात् प्रोञ्च्छनमपि न करोति ।  
यद्ययम् अकर्तव्यमपि कनिष्ठभगिन्याः पादग्रहणं करोति,  
तदान्यत् किं न कुर्याइ शृणुतधनादिदानं वा अतिरिक्तदानं  
वा । स्वसृशब्देनैव स्वसृतत्पती अभिधीयेते इति तत्सम्बन्धादेव  
वसुदेवस्य मान्यत्वात् साक्षात्तं प्रति नमस्कारेऽपि दोषाभावात्  
एकस्या एव पादौ द्विवद्यृहीतवानिति ज्ञापयितुम् । एकशेष-  
शाखे, पुमान् ख्तियेत्यादिसूत्रेषु चतुर्षु तृतीया ज्ञापयति, अप्रधानं  
न शिष्यत इति । अन्यथा, ख्तीपुरुषाभ्यामिति प्रयोगो न स्यात्,  
ख्तीपुंभ्यामिति च । अत्रापि तद्वारा साहिता स्वसैवावशिष्यते ।  
अथेति भिन्नप्रक्रमो दैत्यावेशस्य राजसभावस्य च त्यागार्थः ॥२३॥

निरोधं च दूरीकृतवानित्याह—

मोचयामास निगडाद् विस्त्रब्धः कन्यकागिरा ॥  
देवकीं वसुदेवं च दर्शयन्नात्मसौहृदम् ॥ २४ ॥

मोचयामासेति ॥ निगडौ स्तम्भवद्धौ । अतो निगडा-  
न्मोचयामासेत्युक्तम् । अर्थादुभावपि । तत्तु बन्धनागारं भवती-  
ति न निगडदूरीकरणम् । नन्वेतावक्षुब्धौ, आकाशवाणी च  
प्रपाणम् । अत एताभ्यामेव किञ्चित् कापव्यं कृतमस्तीति कथं  
न विचारितवाँस्तत्राह ॥ विस्त्रब्धः कन्यकागिरेति ॥ कन्यका  
माया । तस्या वचनमसत्यमपि सम्भाव्यते, तथापि तत्रैव  
विश्वासं कृतवान् यत्र कच्चिदिति, कृपणामिति लिङ्गवचने देवक्या  
दोषाभावसूचके । वसुदेवेनैव तथा कृतत्वात् । अन्यथा स्फूर्ति-

कर्तृत्वं तु मायायाः सिद्धमेव । प्रथमतो देवकीं पश्चाद्गुदेवं  
चकारात्तसम्बन्धिनश्च स्वयं परिचर्या कुर्वन् आत्मनः सौहृदं  
च दर्शयज्ञातः ॥ २४ ॥

प्रसादे प्रार्थिते ताभ्यां प्रसादः कृत इत्याह—  
आतुः समनुतस्य क्षान्त्वा रोषं च देवकी ॥  
व्यस्तजद् वसुदेवश्च प्रहस्य तमुवाच ह ॥ २५ ॥

आतुरिति ॥ सम्यग्नुतस्य पश्चात्तापेन तस्य तत्रापि  
आतुः सम्बन्धि रोषं क्षान्त्वा क्षमित्वा क्षान्तरोषा वा तत्कृतं  
पूर्वापराधं व्यस्तजद्, रोषं वा पाठभेदात् । तदीयो रोषः सोढः  
स्वकीयं तु त्यक्तवती । कृतकार्यस्य तद्रोषस्य सहनम् । अकृत-  
कार्यस्य स्वकीयस्य परित्यागः । एवं वसुदेवश्च । चकारादन्येऽपि ।  
रोषमपराधं च क्षान्त्वा । यतो देवकी देवतारूपा, वसुदेवोऽपि  
तथा । तस्यास्तु शोकाभावो मुखप्रसादेनैव ज्ञातः । वसुदेवस्तु  
गृदृढदय इति कदाचिदप्रसन्नो भवेदित्याशङ्क्य हास्यं वचनं  
चाऽऽह ॥ प्रहस्य तमुवाचेति ॥ हेत्याश्रयम् । पुत्रमारकस्त्वस-  
म्भाष्य इति ॥ २५ ॥

तदुक्तं ज्ञानं तस्यैव हृदयारुदं भवत्विति तस्यानुमोदनं करोति—  
वसुदेव उवाच ॥

एवमेतन्महाराज यथा वदसि देहिनाम् ॥  
अज्ञानप्रभवाहंधीः स्वपरेति भिदा यतः ॥ २६ ॥

एवमेतदिति ॥ महाराजेति सम्बोधनं, मारणस्यादोष-  
ज्ञापनार्थम् । यतस्त्वमात्थ । एवमेतत् । तन्निष्पिण्डितमनुवशति ।  
देहिनामज्ञानप्रभवा अहंधीरिति ॥ देहादावहम्बुद्धिरज्ञानादेव  
जायते । तस्मात् स्वपरेति भिदा स्वः पर इति । एतन्मूलक

एव सर्वोऽपि व्यवहारः ॥ देहिनामिति ॥ देहाध्यासवताम् ।  
अहङ्कारस्याज्ञानजनितत्वे देहाध्यासः प्रयोजक इति अधिकार-  
त्वेन निरूपितः । अन्यथाज्ञानमहम्बुद्धिः । तदज्ञानकृतमन्यथा  
स्वरूपे भासमाने अन्यन्नं भायात् ॥ २६ ॥

एवं तदुक्तं ज्ञानं नित्यानित्यवस्तुविवेकोपयोगित्वेन निरूप्य  
स्वसिद्धान्तसिद्धं ज्ञानं कृपयोपदिशति—

शोकहर्षभयद्वेषलोभमोहमदान्विताः ॥  
मिथोधनन्तं न पश्यन्ति भावैर्भावं पृथग्दृशः ॥ २७ ॥

शोकेति ॥ अत्र वस्तुतः स्वयं न मारयतीति सत्यम् ।  
अस्वतन्त्रत्वात् । किन्तु केनचित् प्रेरितो मारयति । इतोऽपि  
मुख्यः सिद्धान्तः । भगवानेव सर्वत्र प्रविष्टो मारयतीति शास्त्रम् ।  
तस्य ज्ञाने जीवानां षड्धर्मा वाधका भगवत्प्रतिपक्षाः । शोक  
ऐश्वर्यस्य । स हि कर्तुमकर्तुमन्यथा कर्तुं समर्थः । तत्कृतेऽर्थे  
कथं शोकः । अन्यथा अपोक्षितं स्वांशानामन्यो न नाशयेत् ।  
हर्षश्च प्राप्तौ भवति । तद्भगवतो वीर्ये कालरूपे ज्ञाते न भवेत् ।  
भयं च न भवेद् यदि भगवतो यशो जानीयात् । स हयुक्तं न  
करिष्यति । अन्यथा यशो न स्यात् । द्वेषश्च न भवेद् लोभश्च,  
यदि भगवदीयां श्रियं जानीयात् । द्वेषश्च खीकृतो भवति, लोभश्च  
धनकृतः । तदुभयं भगवत् एवेति न स्वस्य तथा कर्तुमुचितम् ।  
ज्ञाने भगवदीये ज्ञाते मोहाभावः प्रसिद्धः । मदस्तु वैराग्या-  
भावात् । सर्वथैवाविरक्तो मच्चो भवति । अतोऽन्योऽन्यं मार-  
यन्तमपि जना न पश्यन्ति । अन्यथा एक एव घातकः स्यात् ।  
नन्वैकात्म्ये कथं वध्यघातकभावो भगवच्छास्ते उपपद्यत इतिचेत्  
तत्राह ॥ भावैर्भावमिति ॥ भवन्तीति भावा धर्माः । वाधकैर्धर्म-

बाध्या धर्मा एवापोहन्ते, न तु धर्मी । ये हि भवान्ति ते न इयन्तीति ।  
यथा एकस्मिन् वस्त्रे शुक्लादयो धर्मा रञ्जकद्रव्यसंबन्धाद्  
उत्पद्यन्ते, विलीयन्ते च । परं बलीयस्त्वं नियामकम् । यद्भाधार्थ-  
मेव यस्मिन् भावे भगवान् निविशति स तं भावं दूरीकरोतीति  
भवदादीनां करणत्वमेव, न तु कर्तृत्वम् । न हि करणं क्वचि-  
दुपालभ्यते स्तूयते वा । अदर्शनै हेतुः । पृथग्ज्ञश इति ॥ करणे  
सम्बद्ध एव । कर्ता करणाच्चेत् पृथग्ज्ञायते करणं वा ततस्तदैवं  
बुद्धिर्भवति, न तु सर्वत्राविष्टं भगवन्तं ज्ञातवतः । अतो मत्पुत्रा  
अपि भगवतैव मारिताः । त्वमऽपि मारणीय इति त्वयापि  
शोको न कर्तव्य इति भावः ॥ २७ ॥

एवं मायाकृतं ज्ञापनं सकार्यं निरूप्य उपसंहरति—

श्रीशुक उवाच ॥

कंस एवं प्रसन्नाभ्यां विशुद्धं परिभाषितः ॥  
देवकीवसुदेवाभ्यामनुज्ञातोऽविशद् गृहम् ॥ २८ ॥

कंस इति ॥ एवं प्रसन्नाभ्यां स्वासिद्धान्तकथनेन सम्यक्-  
प्रसादो लक्षितः ॥ विशुद्धं परिभाषित इति ॥ राजनीति सं-  
बोधनेन तदुक्तानुवादेन च निरूपितौ । एकस्यैव वचनं निरूपित-  
मिति देवक्या अप्रसादशङ्कां वारयितुमुभयोर्ग्रहणम् । अतस्ताभ्या-  
मनुज्ञातः प्रतीकारमकृत्वा गृहमेवाविशत् ॥ २८ ॥

एवं मायाकार्यं भगवत्प्रेरणया कृतं निरूप्य स्वतन्त्रतया  
तत्कृतं निरूपयितुमाह—

तस्यां रात्र्यां व्यतीतायां कंस आहूय मन्त्रिणः ॥  
तेभ्य आचष्ट तत् सर्वं यदुक्तं योगभायया ॥ २९ ॥

तस्यामिति, यावदध्यायपरिसमाप्ति ॥ यदीदं न कुर्याद्

अवध्य एव स्यात् । तच्च देवानामनिष्टमिति । देवतामाया त-  
त्कार्यं कृतवती । असुराणां वा भगवद्भूपा तेषां मुक्त्यर्थं तान्  
स्वधर्मनिष्ठान् कृत्वा सर्वशास्त्रविरोधिमोक्षं सम्पादयतीति तथा  
कथा । राजधर्मा हि अनुलङ्घनीयाः । यथा पूर्वमविचारेण कृतं  
तदन्यथा जातमतः परं विचारेण कर्त्तव्यमिति विचार्य मन्त्रिण  
आहूय विचारार्थं पूर्ववृत्तान्तमुक्तवानित्याह ॥ तस्यामिति ॥  
ज्ञानस्य जातत्वात् कार्यस्य विलम्बासहिष्णुत्वाच्च तस्यां रात्र्यां  
व्यतीतायामित्युक्तम् । मन्त्रिणोऽपि तामसस्य तामसा एवेति  
तन्माम्ना ज्ञापितम् । देवक्यादौ विनयो यः कृतः स तु नोक्तः ।  
योगनिद्रया यदुक्तं तत्सर्वमाचष्ट ॥ २९ ॥ ३० ॥ यथा कंसो  
विवेकरहितस्तथा तथा तन्मन्त्रिणोऽपि । तेषां दौरात्म्यमाह—  
आकर्ण्य भर्तुर्गदितं तमूच्छुदेवशत्रवः ॥  
देवान् प्रति कृतामर्षा दैतेया नातिकोविदाः ॥ ३० ॥

आकर्ण्येति ॥ भर्तुः कंसस्य गदितमाकर्ण्य श्रुत्वा विचार्य  
च तं प्रत्यूचुः । एतेषां कंसरक्षायां न काऽपि बुद्धिः, किन्तु देव-  
द्वेषकरणे अवसरो जात इति हृष्टा इत्याह ॥ देवशत्रव इति ॥ ३० ॥

प्रथमतः स्वबुद्ध्या निश्चितं प्रतीकारमाहुः—

दैत्या ऊचुः ॥

एवश्वेत् तर्हि भोजेन्द्र पुरग्रामव्रजादिषु ॥  
अनिर्दशान्निर्दशाँश्च हनिष्यामोऽव्य वै शिशून् ॥ ३१ ॥

एवश्वेदिति ॥ यदि कविद् बालक एव जातः, स तु  
मासमध्ये जातो भविष्यतीति । अनिश्चयेऽपि सर्वनिव बालका-  
न् मारयिष्यामः । ते बालकाः पुरस्था ग्रामस्था व्रजस्था वा  
भवन्तु । तरतमभावनिरूपणार्थं त्रयाणां ग्रहणम् । अस्माकं तु

न विलम्बः । तदाह ॥ अद्येति ॥ राजेन्द्रेति सम्बोधनमाङ्गापनाऽर्थम् । न निर्गतानि दशाहानि येषां ते अनिर्दशा अतिबालकाः निर्दशास्तु अतिक्रान्तदशाहाः । उभयानपि विशेषाऽऽकारेण सर्व एवं वर्यं हनिष्यामः । अत्र सन्देहो नास्तीति वैशब्दः । दैत्यगृहेष्वपि स्वसम्बन्धिष्वपि जाता हन्तव्या इति । राजा चेद्भगिनीपुत्रा मारिताः, अन्यैरपि स्वकीया अपि मारणीया इति तैर्ज्ञातम् । अन्यथा प्रभुर्न वदेदिति ॥ ३१ ॥

एवं स्वकृत्यमुक्त्वा तस्य भयाभावार्थं तं प्रोत्साहयन्ति—

किमुद्यमैः करिष्यन्ति देवाः समरभीरवः ॥

नित्यमुद्विग्नमनसो ज्याघोषैर्धनुषस्तव ॥ ३२ ॥

किमुद्यमैरिति षड्भिः ॥ यथा भगवतः षड्गुणास्तथा तव षड्गुणाः ॥ सामर्थ्यं च जयश्वैव दीनत्वं च दया तथा \* शत्रूणामल्पता चैव राजनीतिस्तथैव च ॥ यदि बालका हन्यन्ते अन्यमुपायं करिष्यन्ति देवा इत्याशङ्काहुः ॥ किमुद्यमैरिति ॥ उद्यममात्रं तेषां, न तु क्रियासामर्थ्यम् । यतः समरे भीरवः । सङ्गामं हृष्टैव विभ्यति । तथा भये तेषां निमित्तमाह ॥ नित्यमुद्विग्नमनस इति ॥ अयं हि दिग्विजये सर्वानेव मारितवान् । इन्द्रोऽपि भीतः पलायितः । ब्रह्मादयोऽपि लीनाः । धृत्वा च देवान् यातनां प्रापयति । अतो यद्यन्यार्थमपि धनुषङ्कारं कुर्यात् तथापि देवा उद्विग्नमनसो भवन्तीति नित्यमुद्विग्नमनसः । तवेति संमत्यर्थं निरूपितम् ॥ ३२ ॥

धनुषङ्कारमात्रेणैव उद्गेगे पूर्ववृत्तान्तं हेतुत्वेनाह—

अस्यतस्ते शरव्रातैर्हन्यमानाः समन्ततः ॥

जिजीविषव उत्सृज्य पलायनपरा ययुः ॥ ३३ ॥

अस्यत इति ॥ अस्यतः शरान् क्षिपतस्ते सतः संमुख-  
मनागता अपि तैः क्षिर्सेरेव शरव्रातैः सर्वतो हन्यमानाः संछिन्न-  
भिन्नसर्वाङ्गा जिजीविषवो भूत्वा धर्मं संग्रामं चोत्सृज्य पलायन-  
पराः सन्तो ययुः ॥ ३३ ॥

देशस्याविवक्षितत्वाद् यत्र कापि । ये तु दूरस्थास्ते पला-  
यिताः । येऽपि निकटस्थास्तेऽपि जिजीविषवो भूत्वा पलायना-  
ऽसंभवादुपायान्तरं कृतवन्त इत्याहुः—

केचित् प्राञ्जलयो भीता न्यस्तशस्त्रा दिवौकसः ॥  
मुक्तकच्छशिखाःकेचिद् भीताःस्मइतिवादिनः ॥ ३४ ॥

केचिदिति ॥ प्राञ्जलयः स्तोतुमिव प्रवृत्तानां कायिकी  
अवस्था प्रदर्शिता । भीता इत्यन्तःकरणस्य । त्यागे न हन्यत  
इति शास्त्रार्थपरिपालनाय न्यस्तशस्त्राः । तर्हि तेषां कथं स्व-  
धर्मत्यागे स्वर्गो भविष्यतीत्याशङ्काहुः ॥ दिवौकस इति ॥  
स्वर्ग ओको गृहमात्रं, न तु स्वर्गभोग इत्यर्थः । ननु देवाः कथ-  
मयुक्तं कृतवन्त इत्याशङ्काहुः ॥ मुक्तकच्छशिखा इति ॥  
मुक्ताः कच्छाः शिखाश्च येषाम् । परमापदा वैकल्यं तेषामुक्तम् ।  
आपदि स्वधर्मस्त्यक्तुं शक्यन्ते । येषां पुनर्देवगत्या मुक्तकच्छ-  
शिखात्वं न जातं तेषां का गतिरितिचेत्तत्राह ॥ केचिद्भीताः स्म  
इति वादिन इति ॥ शरीरे भीतकार्यस्यादर्शनान्मुखत एव भीताः  
वयमित्याहुः ॥ ३४ ॥ ४४ ॥ ननु ये वध्यास्ते सर्वथैव वध्या इति  
वचनेऽपि किं स्यात्, तत्राहुः—

न त्वं विस्मृतशस्त्रान् विरथान् भयसम्ब्रतान् ॥  
हंस्यन्यासक्तविमुखान् भग्रचापानयुद्धयतः ॥ ३५ ॥

न त्वमिति ॥ संग्रामधर्मस्त्वया न त्यज्यते । अतो ये देवा

विस्मृतशस्त्राक्षा भयात् । शस्त्राणि, धृत्वा यैर्मार्यते । अस्त्राणि  
दूरात् । मन्त्रयुक्तानि वा । भयादुभयविधात्यपि विस्मृतानि ।  
विगतो रथो येषाम् । सारथ्यादीनां वधात् । प्रपञ्चं विरथं  
भीतं न रिपुं हन्ति धर्मविदिति वाक्याद् विरथोऽप्यवध्यः ।  
भयेन सम्यग्नताः शरणागताः । प्रसङ्गादन्यानप्याह ॥ अन्या-  
सक्तविमुखान् ॥ अन्यासक्ताश्च ते विमुखाश्च । उभयविधा वा ।  
भग्नचापान् अयुध्यतः । निरीक्षकान् न हंसीति संबन्धः ॥ एते  
षड्विधाः सप्तविधा वा न हन्तव्याः । अतस्त्वया स्वधर्मे परि-  
पाल्यमाने पूर्वन्यायेन देवा जीविता इति भावः ॥ ३५ ॥

एवं साधारणानामप्रयोजकत्वमुक्त्वा महतामप्याह—

किं क्षेमशूरैर्विबुधैरसंयुगविकृत्थनैः ॥

रहोजुषा किं हरिणा शम्भुना वा वनौकसा ॥ ३६ ॥

किमिन्द्रेणाल्पवीर्येण ब्रह्मणा वा तपस्यता ॥

तथापि देवाः सापत्न्यान्नोपेक्ष्या इति मन्महे ॥

ततस्तन्मूलखनने नियुद्ध्वास्माननुव्रतान् ॥ ३७ ॥

किं क्षेमशूरैरिति ॥ येऽपि वाय्वग्निवरुणाऽऽद्यः शूराः  
प्रसिद्धास्तेऽपि क्षेमशूरा एव क्षेमे सति गृहे भार्यायां वा शूराः ।  
यत्राक्षेमशङ्कैव नास्ति । न हि भार्या पतिं मारयिष्यतीति संभावना ।  
यत्र पुनः संभावना मारयिष्यतीति तत्र पलायनमेव । एतदर्थपरि-  
ज्ञानादेव विबुधाः । एतच्छारीरशौर्यं तेषां निरूप्य वाचनिकं शौर्यं  
निरूपयन्ति ॥ असंयुगविकृत्थनैरिति ॥ विकृत्थनं स्वशौर्या-  
विष्करणवाक्यम् । तदपि न संयुगे केनापि सह यदा न युद्ध-  
संयोगस्तदैव विकृत्थनम् । एवं देवान् दूषयित्वा मुख्याँश्चतुर  
आहुः । अस्ति हरिः शूरः, परं कस्यापि स संमुखो न भवति ।

यस्त्वेकान्ते तदेकपरस्तिष्ठति हरिरपि तस्य सम्मुखो भवतीति  
स्तुतिपक्षे यथाश्रुतमेव । पक्षान्तरे स्त्रीतुल्यता निरूपिता ॥ हरिणे-  
ति सर्वदुःखनिवारकत्वं निरूपयन्तो दुःखितेष्वेव शौर्यादिरहि-  
तेषु तस्याविर्भावो निरूपितः । अस्ति च त्रिपुरान्तकः शूरः ।  
सोऽपि सर्वदा वनवासी तपस्वी । न हि वनस्थस्तपस्वी कस्य-  
चिद् द्विष्टो भवति असमत्वात् ॥ ३६ ॥

देवेन्द्रस्तु यद्यपि वृत्रहा । तथाप्यल्पवीर्यः । अन्यथा वज्रादि-  
प्रार्थनां कथं कुर्यात् । ब्रह्मा यद्यपि महान् भवति तथापि  
ब्राह्मण एव तपस्वी । एवं यद्यपि सर्वे देवा अप्रयोजकास्तथा-  
जपि राजनीतिविचारेण ते नोपेक्ष्या इत्याहुः ॥ तथाऽपीति ॥  
देवानां दैत्यानां च सापत्न्यमस्ति । कश्यपदायादाः सर्वे भिन्न-  
मातृजाः । ते शत्रव एव परस्परं भवन्ति । अतः सहजद्वेषित्वाद्  
यदैव ते पुष्टा भविष्यन्ति तदैव मारयिष्यन्तीति नोपेक्ष्याः ।  
क्षणिदशायामेव मारणीयाः । अयमर्थो भवति नवोति विचारका-  
जानन्ति । वयं त्वेवं मन्महे ॥

एवं माहात्म्यं नीतिं चोक्त्वा किं कर्त्तव्यमित्याकाङ्क्षायामाहुः ॥  
तत इति ॥ यदेव देवानां मूलं भविष्यति तस्यैव खनने नियुद्धक्षव  
आङ्गापय ॥ अनुव्रतानिति ॥ योगेन रूढ्या च सर्वथा भवन्तमनु-  
सृता वयम् । मूलमग्रे वक्तव्यं, खननं च मध्ये ॥ ३७ ॥

उपेक्षायां को दोष इतिचेतत्राहुः—

यथाऽप्ययोऽङ्गे समुपेक्षितो वृभि-  
र्न शक्यते रूढपदाश्चिकित्सितुम् ॥  
यथेन्द्रियग्राम उपेक्षितस्तथा  
रिपुर्महान् बद्धबलो न चाल्यते ॥ ३८ ॥

यथेति ॥ आमयो रोगोज्वरादिरङ्गे आविर्भूतस्तमनाहृत्य यदि  
स्नानभोजनादिकं कुर्यात् तदा रूढपदः सँश्चिकित्सितुं न शक्यते  
अङ्गमेव नाशयति । सद्वैद्येनापि तज्जनिते सन्निपाते चिकित्सा  
अशक्या । अनेन सम्बन्धे विद्यमाने कथं मारणीया इति  
शङ्खा निवारिता । तेषां सर्वनाशकत्वादिति लौकिकबाधकत्वेन  
निरूपितम् । वैदिकबाधकत्वेन हृष्टान्तान्तरमाह ॥ यथेन्द्रिय-  
ग्राम उपेक्षित इति ॥ योगिना परमपुरुषार्थे साध्ये इन्द्रियसमूहो  
नोपेक्षणीयः । तेषामुपेक्षायाम्, इन्द्रेयैर्विषयाकृष्टैरिति न्यायेन  
सर्वनाशो भवति । प्रबलं चेदिन्द्रियं पश्चान्निवारयितुमशक्यम् ।  
यथैहिकामुष्मिकनाश एताभ्यां, तथा सर्वनाशो देवैदेत्यानाम् ।  
तदाह ॥ रिपुर्महान् बद्धबलो न चाल्यत इति ॥ महान् स्वा-  
पेक्षयाऽपि स्वरूपतः । ते चेत् संबद्धबला भवन्ति तदा चालयितु-  
मप्यशक्याः । अतो नोपेक्षणीयाः ॥ ३८ ॥

### मूलमाह—

मूलं विष्णुर्हि देवानां यत्र धर्मः सनातनः ॥  
तस्य च ब्रह्मगोविप्रास्तपोयज्ञाः सदाक्षिणाः ॥ ३९ ॥

मूलं विष्णुरिति ॥ देवानां मूलं विष्णुः । विष्णुप्रभवा  
देवाः । सत्त्वगुणादेवाः । तस्याधिष्ठाता तु विष्णुः । इमां युक्तिं  
हिशब्द आह । प्रकारान्तरेणापि देवानां मूलं विष्णुरित्याह ॥  
यत्र धर्मः सनातन इति ॥ धर्मो यागादिः । स तु देवतोद्देशेन  
द्रव्यत्यागात्मकः । स केवलं वेदोक्तः सनातनः । तानि धर्माणि  
प्रथमान्याऽसन्निति श्रुतेः । यज्ञाभावे देवानां भक्ष्याभावात् ।  
यज्ञो देवानां मूलम् । स च स्वदेवतानियम्यः । तस्य च देवता  
विष्णुः । यज्ञो वै विष्णुरिति श्रुतेः । न केवलं तस्य नियामकत्वं,

किन्त्वाधारत्वमपि । तदाहा यत्रेति ॥ यत्र विष्णौ सनातनो धर्मः ।  
धर्मस्य प्रभुरच्युत इति वाक्यात् । तस्माल्लौकिकवैदिकदेवानां  
मूलं विष्णुः । तस्यापि मूलमाह ॥ तस्येति ॥ चकारादेवानाम-  
जपि । ब्रह्म वेदः । गावो विप्राश्च तपोयज्ञाः सदक्षिणाः । प्रमाणं  
वेदः । हविरेकत्र, मन्त्राश्चैकत्र । द्विविधो हि धर्मः । प्रवृत्ति-  
निवृत्त्यात्मकः । प्रवृत्त्यात्मको यज्ञो निवृत्त्यात्मकस्तपः । सदक्षिणाः  
दक्षिणा यज्ञस्य भार्या । अनेन प्रवृत्तिधर्मत्वं तस्योक्तं, पञ्चात्मको  
वा मूलत्वेन निरूपितः । अनेन द्वयं मूलत्वेनोक्तं ब्राह्मणा गावश्च ।  
तत्र दुहन्त्यो गावो, यज्ञकर्त्तरस्तपस्विनो, वेदो ब्राह्मणाः ॥ ३९ ॥

तेषां खननमाह—

तस्मात् सर्वात्मना राजन् ब्राह्मणान् ब्रह्मवादिनः ॥

तपस्विनो यज्ञशीलान् गाश्च हन्मो हविर्दुघाः ॥ ४० ॥

तस्मादिति ॥ सर्वात्मना लौकिकवैदिकसाधनैः स्वतः परतः  
साक्षात् परम्परया च यथैव ते निवृत्ता भवन्ति । ब्राह्मणानां  
विशेषणं ब्रह्मवादिनः । वेदवेदार्थविदः । उभयविधं च कुर्वन्ती-  
ति । तपस्विनो यज्ञशीलाश्च हविर्दुघाः पयोदोग्धन्यो गाः ।  
हनधातोर्लटि बहुवचनं, हन्म इति ॥ ४० ॥

एवं विष्णुमूलत्वेन ब्राह्मणगवां निराकरणं निरूप्य भगव-  
च्छरीरत्वेनाप्येतान् निरूपयन्ति साक्षान्निराकरणाय—

विप्रा गावश्च वेदाश्च तपः सत्यं दमः शमः ॥

अद्वा दया तितिक्षा च क्रतवश्च हरेस्तनूः ॥ ४१ ॥

विप्रा इति ॥ विप्रा गावः । चकारादन्यान्यप्यान्नानि ।  
वेदाः । चकारादज्ञानि व्रतानि वा । तपः सत्यं दमः शम इति ।  
ब्रह्मचर्याद्याश्रमधर्माः । तपः शारीरो धर्मः । सत्यं वाचः । दम

इन्द्रियाणाम् । शमोऽन्तःकरणस्य । श्रद्धा सर्वत्र, दया च सर्वेषु  
तितिक्षाऽतिक्रमसहनम् । एवं दशविधो दशावतारः । क्रतवो-  
ऽसंख्याता ज्योतिष्ठोमादयः । एते सर्वे सर्वदुःखहर्तुर्भगवत-  
स्तनूस्तन्वः । तस्माद्विष्णौ प्रयत्नः प्रतिष्ठितः ॥ ४१ ॥

उपसंहरस्तस्य मूलत्वमाह—

स हि सर्वसुराध्यक्षो ह्यसुरद्विद्व गुहाशयः ॥  
तन्मूला देवताः सर्वाः सेश्वराः सचतुर्मुखाः ॥  
अथं हि तद्वधोपायो यद्वषीणां विहिंसनम् ॥ ४२ ॥

स हीति ॥ मुख्ये कार्यसंप्रत्यय इति न्यायाद् गौणानां  
देवानां निराकरणं व्यर्थम् । पूर्वोक्तन्यायेन सर्वसुराणां विष्णु-  
रेवाध्यक्षः प्रभुः । किञ्च अन्ये देवाः, तथा असुरान् न द्विष-  
न्ति । कदाचित् सहभावोऽपि लक्ष्यते । हरिस्त्वसुरद्विडेव, मार-  
यितुमपि न शक्यते साक्षाद्यतो गुहाशयः । गुप्ते अन्तःकरणे  
वा तिष्ठतीति । अध्यक्षत्वं च न लौकिकप्रभुवत्, किन्तु मूल-  
भूतोऽपीत्याह तन्मूला इति ॥ स्त्रीलिङ्गप्रयोगोऽवगणनार्थः । महा-  
देवस्य ब्रह्मणश्च स्वतन्त्रतामाशङ्काहुः ॥ सेश्वराः सचतुर्मुखाः इति  
अतो विष्णोः प्रतीकारः कर्तव्यः । प्रतीकारश्च क्रुषीणां  
निराकरणमेवेत्याह— अयमिति ॥ क्रुषिपदेनैव सर्वे धर्मा  
उक्ताः ॥ ४३ ॥

एवं तेषां वचनं श्रुत्वा किं कृतवानित्याशङ्काह—

एवं दुर्मन्त्रिभिः कंसः सह सम्मन्त्र्य दुर्मतिः ॥  
ब्रह्महिंसां हितं मेने कालपाशावृतोऽसुरः ॥ ४४ ॥

एवमिति ॥ नन्वयं क्षत्रियो ब्राह्मणरक्षकः कथं ब्रह्महिंसां हित-  
त्वेन मेने, तत्राह ॥ दुर्मन्त्रिभिरिति ॥ एते दुष्टा मन्त्रिणः

पर्यवसानदोषदर्शनाभावात् । तैः सह सम्युद्धमन्त्रणं कृत्वा दुर्मति-  
जातिः । बुद्ध्या हि सर्वनिर्णयः । बुद्धिनाशकस्तु दुःसङ्गः । तत्रा-  
इपि मन्त्रित्वेन गृहीतः । अत एव ब्रह्महिंसां स्वस्य हितत्वेन  
मैने । ननु दुःसङ्गेऽपि कथं स्वाभाविको भावोऽन्यथा जात इति  
चेत्तत्राह ॥ असुरः कालपाशेनावृतश्च । असुरत्वात् स्वभावदुष्टः ।  
कालपाशावृत आपद्रस्तः । आपदि सर्वबुद्धिनाशो भवति । तत्रा-  
इपि कालपाशपदाभ्यां महती आपदा निरूपिता ॥ ४४ ॥

एवं बुद्धिभ्रंशे जाते यत् कृतवांस्तदाह—

सन्दिश्य साधुलोकस्य कदने कदनप्रियान् ॥

कामरूपधरान् दिक्षु दानवान् गृहमाविशत् ॥ ४५ ॥

सन्दिश्येति ॥ साधुलोकस्य कदने पीडायां कदनप्रिया-  
न् स्वतोऽपि कदनेच्छून् कदनकरणार्थं तत्तत्साधकनानारूप-  
धारकान् दशादिक्षवप्यादिश्य स्वविषये अन्यविषये च कामरूप-  
धराणां सर्वत्रैव सामर्थ्यसम्भवात् ॥ दानवानिति । क्रूरान् राक्षस-  
मात्रे दानवप्रयोगः ॥ स्वगृहमाविशत् ॥ यथा उपद्रवे कथित्  
प्रभोः स्थाने गतो दर्शनमेव न प्राप्नुयात् । एतदर्थे गृहे  
प्रवेशनम् ॥ ४५ ॥

ते वै रजःप्रकृतयस्तमसारूढचेतसः ॥

सतां विद्वेषमाचेरुरारादागतमृत्यवः ॥ ४६ ॥

ते च ततोऽप्यधिकं कृतवन्तङ्ग्याह ॥ वैनिश्च येन ते स्वभावत  
एव रजःप्रकृतयः । राजसाः क्रूरा भवन्ति । आगन्तुकेन च पुन-  
स्तमसारूढं चित्तं येषाम् पूर्वसिद्धविवेकनाशार्थं तमः । रज-  
स्तमोभ्यां व्याप्ताः सात्त्विकान् द्विषन्त्येव । अतः सतां विद्वेषं  
विशेषेण द्वेषो यस्मात् तादृशमुपद्रवं धर्मधनादिनाशनमासमन्ता-  
चेरुः कृतवन्तः । अनेन तेषां स्वरूपतोऽन्तःकरणनाशाद् धर्मतश्च

उपद्रवं कृतवन्त इत्युक्तं भवति । ननु स्वाम्याज्ञाता अधिकं किं  
मर्थं कृतवन्तस्तत्राह ॥ आरादागतमृत्यव इति ॥ मृत्युग्रस्तास्तथा  
कृतवन्तः ॥ विकलो हन्यथा करोत्येव ॥ ४६ ॥

माययैवैतत् कारितं सर्वनाशार्थमिति ज्ञापयितुं महदतिक्रम-  
स्य फलमाह—

आयुः श्रियं यद्गो धर्मं लोकानाशिष एव च ॥  
हन्ति श्रेयांसि सर्वाणि पुंसो महदतिक्रमः ॥ ४७ ॥  
इति श्रीमद्भागवते महापुराणे दशमस्कन्धे चतुर्थो-  
ऽध्यायः ॥ १० ॥ ४ ॥

आयुः श्रियमिति ॥ जीवानां षट् उक्तमा गुणाः ।  
तदभावे प्राणी अकृतार्थः स्यात् । तत्र प्रथममायुः । जीवतो हि  
सर्वं भवति । ततः श्रीः । स्पष्टः । तस्या उपकारः । ततो यशः  
कीर्तिः । ततोऽन्तरङ्गो धर्मः । तैः साध्या लोकाः स्वर्गादयः । तत्र  
लोके सर्वा एवाशिषः । चकारादैहिका अपि पुत्रादयः । एवकारेण  
सर्वेषामेवाशीष्टं प्रदर्शितम् । अतो यस्य यदभीष्टं तदेव नाशय-  
तीत्युक्तं भवति । अन्यथा गणिताश्चेत्स्याभीष्टा न भवेयुस्तदा  
इष्टमेव चेष्टितमिति महदतिक्रमः किं कुर्यात् । अतो यत्किञ्चिद-  
बाभीष्टं तदेव हन्ति । लोकसिद्धास्तु गणिताः । अनुक्तसर्वसंग्रहा-  
र्थं सर्वाणीति ॥ पुंस इति स्वतन्त्रस्यापि महतो भगवदीयस्य  
आतिक्रमः उल्लङ्घनम् । महत्त्वं भगवत्सबन्धादेव । अन्यथा  
आराग्रमात्रस्य कर्थं महत्त्वं स्यात् । एवं भगवच्चरित्रसिद्ध्यर्थं माया-  
कार्यं निरूपितम् ॥ ४७ ॥

इति श्रीभागवतसुबोधिन्यां श्रीमद्भूभद्रीक्षितविरचितायां  
दशमस्कन्धविवरणे चतुर्थाध्यायविवरणम् ॥ १० ॥ ४ ॥

June

175

THE

# CHOWKHAMBĀ SANSKRIT SERIES;

A

COLLECTION OF RARE & EXTRAORDINARY SANSKRIT WORKS.

NO. 210.

श्रीमद्भाष्यवतदशप्रस्कन्धज्ञमप्रकर्णश्रीसुवेदिनीटिप्पयोः-

## प्रकाशः

गोस्वामिश्रीश्रीपुरुषोत्तमजीमहाराजविरचितः ।

श्रीपदाचार्यवर्यचरणकमलाश्रितेन माधवशर्मणा ।

संशोधितः ।

## PRAKĀSA,

A commentary on the Gloss of Sri Subodhini the  
commentary of Janmaprakaran

OF SRI MADBHAGWAT 10TH CHAPTER,

BY SRI PURUSHOTTAMA JI MAHARAJA

Edited by Madhava Sarma.

FASCICULUS III-३

PUBLISHED & SOLD BY THE SECRETARY,

CHOWKHAMBĀ SANSKRIT BOOK-DEPOT BENARES.

AGENTS -

OTTO HARRASSOWITZ, LEIPZIG:

PANDITA JYESHTHARAMA MUKUNDAJI, BOMBAY:

PROBSIHAIN & CO., BOOKSELLERS, LONDON.

Printed by Jai Krishna Das Gupta,

at the Vidya Vilas Press.

BENARES.

Price Rupee one.

श्रीकृष्णाय नमः ।

श्रीमद्भागवतदशमस्कन्धसुबोधिनीटिपण्योः

## प्रकाशः ।

गोस्वामिश्रीपुरुषोत्तमाचार्यप्रणीतः ।

नमामि श्रीमदाचार्यचरणाब्जरजांस्यहम् ।  
लाभाभिलाषमात्रेण येषां कृष्णः प्रियो भवेत् ॥ १ ॥

अग्रेस्तनूजं ननु जन्तुहेतो-  
रांविष्टृतं स्वं सततं प्रणम्य ।

दृष्टा तदाङ्गां च विचारयेऽहं  
सुबोधिनीस्थानगमान्पदार्थान् ॥ २ ॥

तत्र पूर्वं टिप्पण्याम् । तत्र प्रथमश्लोके नम इत्यादि  
श्रीश्च कृष्णश्च श्रीकृष्णौ तयोः पादाब्जतलकुड्डमसम्बन्धिनौ  
यौ पङ्कौ तयो रुचे नमः अत्रोभयोः परस्परसम्बन्धेन सात्वि-  
कभावात् कुड्डमस्याद्रीता तेन पङ्कभावः । वैलक्ष्यण्यबोधनार्थं द्विव-  
चनम् । हृदयारुण्यजनकतायां विशेषाभावात् रुच इत्येकवचनश्च  
बोध्यम् । पितृपदेत्यग्रिमश्लोके कान्तिछन्दः यस्यामार्यायामक्षरेषु  
षोडशगुरुणि पञ्चविंशति लघूनि एवमेकचत्वारिंशदक्षराकान्ति-  
रितिपिङ्गलप्रदीपे तद्वक्षणात् । विनिहतविश्वाशुभैरिति विशेषेण  
निहतं विश्वेषां स्वीयानां अशुभं यैरित्यर्थः । नमामीत्यस्याभासे  
स्कन्धार्थरूपोऽपि भगवानेवेति । अपिशब्दात्तत्कर्तृत्वमपि संगृह्यते ।  
तद्रूपतमिति स्कन्धार्थकर्तृत्वे सति स्कन्धार्थरूपं । अत्रेदं विचार्यते  
मूलस्थनिरोधलक्षणगतमनुशयनपदं भावव्युत्पत्या द्वितीयस्कन्ध-  
सुबोधिन्यां श्रीमदाचार्यचरणैव्याख्यातम् । अस्य भगवतः अनुपश्चा-  
त्तशयनं शक्तीशायथित्वा तद्दोगार्थं स्वस्य शयनमिति । इदमेव च  
“निरोधोऽस्यानुशयनं प्रपञ्चे कोडनं हरेः । शक्तिभिरुर्विभाव्याभिः कृष्ण

स्येति हि लक्षणम्” इति कारिकायां स्फुटी करिष्यते । यथा पुरिशय-  
नमित्यादिना विचारयिष्यते चास्मिन् पद्यविवरणे । एवं सति विल-  
क्षणस्थितिक्रियाया एव स्कन्धार्थत्वं वक्तुमुचितम् । ननु तस्य  
भगवत्वम् ।

अथ श्रीभगवतस्य लीलाविशिष्टभगवद्वाचकत्वाददोष इति  
चेद्विभाव्यते वाढं तदापि महावाक्यस्यैव वाचकत्वमायाति ।  
नत्ववान्तरवाक्यानाम् । यदिच्च क्रियायां प्रविष्टे यश्च इव  
लीलायां प्रविष्टोऽनुशयनात्मार्थत्वेनाभ्युपेयते । तदापि शायिन-  
मिति प्रयोगः कथं संगच्छत् इति चेत् उच्यते । अब हि  
शयनं लीलाधिकरणकमुच्यते तेन लीलायां प्रविष्टे भगवान्  
स्कन्धार्थत्वेन प्रत्याप्यत इति प्रयोगः नूपपन्नः न च मूलविरोध इति  
वाच्यम् । स्कन्धार्थस्यानान्तरीकावरणरूपत्वेन लक्ष्यसहभावेनैव स्फु-  
रणात् । न चेद्मप्रयोजकम् । लोकेऽपि यत्र चेष्टादिभिर्नान्तरीयकैर्ल-  
क्ष्यवुद्धिस्तत्र लक्षणानां लक्ष्यव्याप्तानामेवानिश्चायकत्वदर्शनात् । अत  
एव तादृशं लक्षणमाहात्म्यं शापायितुं भगवतः स्वभावश्च लीलायां  
तिष्ठन्तीलामन्तरो यमयतीति रूपं शापायितुमेवमाचार्यैनिरूपित-  
मिति न कोऽपि चोद्यावसरः । अयमेवार्थोस्येति पुरावर्तीत्यनेन  
द्वितीयसुबोधिन्यामुक्तः । स एव चार्थः प्रभुन्नरणैर्यथा पुरिशयनमि-  
त्यादिना ध्वनितः । पुरुषसूक्ते तादृशास्थितेः पुरुषे सिद्धत्वादितिदिक् ।  
अतः सुष्टूकं स्कन्धार्थरूपोऽपि भगवानिति अत एव स्कन्धान्तरारं-  
भे नमनानुकिरत एव च मूलेऽत्र प्रथमतो जन्मप्रकरणमुक्तमन्यथा  
यत्र क्वचिन्नैव वदेत् । नवमस्कन्ध एव भगवत्प्राकृत्यस्य राजानं प्र-  
त्युक्तत्वेन प्रयोजनाभावात् । राजप्रदनानुसारेणापि प्रथमतो वीर्याणा-  
मेव वक्तव्यत्वादिति । नमामीत्यस्य विवरणे तद्रूपं तं विवृण्वन्त इति  
अनुशयनरूपं भगवन्तं स्फुटी करिष्यन्तः । नमन्तीति शेषः । तदेतत्  
व्यक्ती कुर्वन्ति । यथेत्यादि । तत्त्वेनेति शेषत्वेन एवं व्याख्यायैतत्प्र-  
योजनमाहुः । एतेनेत्यादि । व्यतिरेकालंकारगमेणानेन वाक्येन तदेव  
व्युत्पादयन्तीति । तत्रैकेत्यादि । व्यतिरेकं स्फुटी कृत्य विशेषणानां  
तात्पर्यं वदन्तः प्रथमं द्वितीयमाहुः । अत्रेत्यादि । तेनेति पुनर्लीलापद-  
कथनेन । तथा च प्रथमविशेषणस्थलीलापदेन नायिकाप्राप्तावपि

३ नथाङ्गीकारे श्रीधरमतप्रवेशः स्यात् । ४ स्वीक्रियते । ५ वशीकरोति ।

विवक्षितरूपतया प्राप्तिर्स्यादतस्तथेत्यर्थः । प्रथमस्य तदाहुः । यथापुरीत्यादि तथासतीति । निद्रार्थक्त्वे सति तथा च द्वितीयविशेष-  
णस्थराङ्गानिरासः । शयनशब्दार्थनिश्चयश्चेति प्रयोजनद्वयमित्यर्थः ।  
एवश्चात्र जाग्रच्छुद्यनमेव विशेषतो निरूप्यत इति ज्ञापितं । तत्त्वां-  
लानुरूपदेनेतरे स्वप्नसुषुप्तिरूपेऽपि सूचिते ज्ञेयेऽतो न द्वितीयस्कन्ध-  
सुबोधिनीविरोधः । ननु स्कन्धार्थरूपत्वेन भगवति निरूपणीये व्यतिरे-  
कमुखेन निरूपणस्य कोवाशय इत्याकाङ्क्षायामाहुः । नारायणइत्यादि-  
स्थायभावात्मके स्वस्मन्त्रिति यद्यज्ञनकं तत्तदगुणकं यद्यदगुणकं  
तत्तदविनाभूतं यद्यदविनाभूतं तत्तदात्मकमिति व्याप्तेः समन्वया-  
धिकरणे सूचितत्वात्तादशभावोत्पादक्त्वेन रत्यात्मकस्थायभावा-  
त्मके पुरुषोत्तमे तथा च लीलाविवरणात्मककार्येण तावशभगव-  
स्थितिः श्रीमदाचार्यहृदयेऽनुमेयेति स्वीयानां बोधनार्थं तथा भाव-  
नीयमिति स्वीयशिक्षणार्थं च व्यतिरेकमुखेन कथनं चमत्काराधा-  
नार्थमित्यर्थः । नन्वेवं सति कृष्णावतारस्य सर्वावतारश्चेष्टत्वेन ता-  
पनीये श्रवणात् कृष्णावतारसाम्यमेवस्कन्धार्थात्मके रूपे निरूपणीयं  
किं नारायणसाम्यनिरूपणेनेत्यत आहुः । येनेत्यादि । तथा च मूलानु-  
रोधेन तथा निरूपणमित्यर्थः । ननु यद्यपि मूले लक्षणवाक्ये भावव्यु-  
त्पत्यानुशयनपदेन स्थितिक्रियाविशेषो वक्तुं शक्यः । तथापि स्कन्धे  
तु नानाविधालीला एव स्फुरं प्रतीयन्ते इति सा व्युत्पत्तिः कथं स-  
ज्जच्छेदित्यत आहुः । मूलेऽनुशयनेनेत्यादि । तुरप्यर्थैः । सनिरोध इति ।  
ग्राह्य इति शेषः । मूले अनुशयनशब्दस्य भावार्थकत्वपक्षेऽपीत्यस्य  
सनिरोध इत्यनेनान्वयः । अनुशय्यत इत्यादिनोक्तव्याकरणव्युत्पत्या  
ताभिः शक्तिभिः सह निगृहभावकरणं येन क्रियाविशेषेण स निरो-  
धः । तथाचात्र लिङ्गोपहितलैङ्गिकभानवत् करणोपहितैव क्रियोच्यते  
क्रियोपहितं वा करणमिति व्युत्पत्तिं द्वयेष्यदोषः तदेतन्निगमयति ।  
स्वकीयेष्वित्यादि । सेति करणरूप फलरूपा च अतो न कोऽपि दोषः  
इदमेव करणोपधानं द्वितीयसुबोधिन्यां शक्तीः शायत्यित्वा तद्देशां-  
र्थं शयनमिति, भोजनमिति भोजनक्रियायाः अत्यन्तिप्पण्यां तत्त-  
लीलानुरूपस्थितिरिति विशेषणेन च सूच्यते इति न कोऽपि शङ्क-  
लेशः ॥ १ ॥ २ ॥

सुबोधिन्यां स्वोक्तो दशमार्थः सर्ववादिसम्मतो नेति वादिनि-  
रासाय विचारं प्रतिजानते । दशमार्थ इत्यादि । इदं निबन्धे स्पष्टम् ।  
ननु कथमसंशय इत्यत आहुः । नवेत्यादि । यः कृष्णो नवलक्षणा-  
लक्ष्य उक्त आभासश्च निरोधश्चेत्यादिना तस्यात्र निरूपणात् ॥ ३ ॥

क्रमभावित्वादिति । अत्र सगोविसर्गश्चेत्यत्रोक्तः क्रमः  
यद्यपि स्ववुद्धिनिर्णीतार्थोपेक्षया महापुरुषोक्तक्रमस्य प्रबलत्वान्निरो-  
ध एव दशमार्थत्वेनायाति तथापि प्रलयात्मकस्य तस्य परिहृश्यमा-  
नत्वाभावात्संदेह इति भावः । पूर्वपक्षी अत्र चोदयति । लीलेत्यादि ।  
दौर्बल्यं साधयति ॥ ४ ॥

यथेत्यादि । अथवा महापुरुषोक्तत्वात् क्रमपवादरणीय इत्यत  
आहुः । यथेत्यादि । अर्थानिर्दर्शरे किं विश्वासमाच्रेण फलं भवत्यपि  
तु नेति काकुः परिहासार्थः । दूषणान्तरमाह । निरोध इत्यादि  
फलितमाहुः महत्त्वादित्यादिना समाधन्ते ॥ ६ ॥ नहीत्यादि । नन्वयं  
न नियम इत्यत आहुः ॥ ७ ॥ अग्र इत्यादि तस्याःकलार्थं श्रवणमस्त्व-  
ति चेत्तत्राहुः ॥ पूर्वेत्यादि ॥ ननु कार्यकारणभावो नादर्त्तव्य इति  
ग्रहिलवादेति प्रसङ्गं दूषणान्तरमाहुः ॥ ८ ॥ कृष्ण इत्यादि । स्वोक्तस-  
मर्थनायाहुः । क्रम इत्यादि । ननु भवत्वेवं तथापि लक्षणसमन्वयः  
कथं कार्य इत्याकाङ्क्षायां लक्षणं विवृण्वन्ति । निरोधइत्यादि ।  
तथा च लक्ष्यग्रिहपके स्कन्धे क्रीडनस्य दर्शनार्थमेव लक्षणार्थो नान्य  
इति न दोष इत्यर्थः । एवं च द्वितीयसुबोधिन्यां यदुक्तमनुशयनं  
नामशक्तीः शायथित्वा तद्वेगार्थं पश्चात्स्वस्य शयनं तद्व जाग्रदादि-  
भेदेन त्रिविधं शक्तयश्च द्वासप्तिनाडीरूपा देहस्य तावत्यः । आ-  
र्त्मनश्चयादयो द्वादश तेन सप्तशीत्यव्याया इति । तदप्येतेन स्मा-  
रितं श्वेयम् । प्रपञ्चस्य देहत्वात्तेन दैहिकानां दुर्विभाव्यपदार्थादीनां  
च संग्रहात् तेनाभेदः फलिष्यति ॥ ९ ॥ १० ॥

ननु किमित्येवं व्याख्यायते भगवता दुष्टराजानोऽपि मा-  
रिता इति तमादाय प्रलय एवार्थः कुतो न ग्राह्य इत्याकाङ्क्षायां दूष-  
णान्याहुः । आद्यन्तयोरित्यादि ॥ एषामर्थस्तिप्पणीतो श्वेयः ।

२ भिशकरण्ठभिन्धीरैः काकुरत्यभिभीयते ।

३ शिया पुष्टचा गिरा कान्या कीर्त्या तुष्टचेलयोर्जया । विययऽवियया शक्त्या मायय च  
निशेवितमिति दशमोक्तः द्वादश ।

टिप्पण्यां एवं सतीति मारणलक्षणस्यार्थस्य स्कन्धद्वये व्यापकत्वे-  
नातिरिक्तत्वे सतीत्यर्थः । तस्या इति । नैमित्तिकत्वेनागन्तुक्या  
इत्यर्थः ॥११॥ सुबोधिन्यां भूमिभारावताराय यदर्थं जन्ममापते इति  
बोपदेवमतं दूषयन्ति । तदर्थमित्यादि । पृथास्तोत्रेति । तथा  
हि “ तथा परमहंसानां मुनीनाममलात्मनाम् । भक्तियोगविता-  
नार्थं कथं पश्येमहि खिय” इत्युक्तं तद्विरोधीत्यर्थः ॥१२॥ दूषणान्तर-  
माहुः ॥ कार्येत्यादि ॥ अर्थोऽस्य टिप्पण्यां स्फुटः । टिप्पण्यां । तथा-  
सतीति । नवभ्य आधिक्ये सतीत्यर्थः । त्यागश्चेति चकारः प्रस्तु-  
तपक्षेऽपि तद्दूषणज्ञापनार्थः । दशमस्येति वाक्ये हि नवानामेवलक्ष-  
णत्वमभिप्रेतं न तु दशानामिति हृदयं सुबोधिन्याम् । ननु मारण-  
लक्षणानिरोधश्चेन्नदशमार्थस्तदा भूमिर्दसनुपेत्यादुक्तकथायाः कथं  
सङ्गतिरित्यत आहुः । भक्तवादित्यादि । उद्धार इति दुखोद्धारः  
तथाच तत्रापि भक्तस्यैव निरोध इति सुकरैव सङ्गतिरित्यर्थः ॥१३॥

ननु भूमारभूता हि राजानस्तेचेत् जन्मप्रकरणे मारिता इति कथं  
दुखोद्धारो जन्मप्रकरण इत्यत आहुः । प्रकट इत्यादि । भूमेहिं  
पापबाहुल्येन भारो न तु नरवाहुल्येन अन्यदापि तेषां पर्वतादीनांश्च  
सत्त्वात् । प्रकटे च प्रभौ सूर्ये तम इव पापं नष्टमतस्तथेत्यर्थः । दि-  
ष्ट्या हरेस्या इति द्वितीयाध्यायपद्ये स्पष्टमिदं प्रथमाध्यायऽव्याप्ति  
माशंक्य तत्परिहारायाहुः ॥ इतीत्यादि ॥ समुद्यम ॥ इति । स-  
फलउद्यम इत्यर्थः । तथाचोद्यमसाफल्यकथनात्तत्रापि क्लेशहानि-  
रुक्तवेति न दोष इति भावः ॥ १४ ॥

ननु भक्तनिरोध एव चेद्गवतः कर्त्तव्यस्तदा ब्रह्मादयो-  
पि भक्ताः सात्त्विकाश्चेति त एव कुतो न निरुद्धास्तत्राहुः ।  
ब्रह्मेत्यादि । एतदर्थषिप्पणीतो श्रेयः । ननु “ तदात्मानं सृजा-  
म्यहम् ” इति वाक्यस्वारस्यान्विमितिकोऽपि निरोधः प्रलयात्मा-  
भगवत्कर्तृक एवेति लक्षणवाक्यार्थविमर्शे निरोधस्य प्रलयली-  
लात्वेन व्यवस्थापनांश्च नैमित्तिकस्य कुतो न स्कन्धार्थरूपतेत्याशङ्का-  
यां पूर्वस्कन्धार्थस्वारस्यमादाय स्वोक्तार्थं दृढीकुर्वत आहुः । भ-  
क्तानामित्यादि नवमे हीशानुकथायां भक्तनिष्ठस्यैव संसारस्य ल-  
य उक्तो तेनापि तेषामेव प्रपञ्चस्य लयो वाच्योऽतो न नैमित्तकस्य  
स्कन्धार्थतेत्यर्थः ॥ १५ ॥

ननु भक्तप्रपञ्चलयो नात्र स्फुट इत्याशङ्कायां तद्यस्वरूप-  
माहुः । यावदित्यादित्रिभिः । किञ्च नन्वप्रकट एव भगवान् स्वभक्तान्  
कुतो न निरुद्धवानित्याशंकायामपीदमुच्यते । तत्र हेतुवस्तुस्वभाव-  
एवेति । किञ्च द्वितीयाध्याये स्वमुद्यमरूपाङ्गरूपणादव्याप्तिरपि  
निवारिता ज्ञेया दृतीयाध्यायेऽव्याप्तिं निवारयन्ति ॥ १६ ॥ १७ ॥

रूपान्तरमित्यादि । एतेनैव कापञ्चस्याप्यङ्गता व्याख्यात-  
प्राया । समानन्यायादेव वोध्या । एवञ्चात्रेदं सिद्धाति । प्रप-  
ञ्चे क्रीडनं दशमार्थस्तत्फलञ्चभक्तप्रपञ्चलयः स च यावदित्यादि  
कारिकोक्तलक्षणको न तु लोकप्रसिद्धः ॥ प्रलयात्मकस्तेनैवास्य  
प्रलयलीलात्वं ब्रह्मलक्षणत्वञ्च सोऽयं सम्पूर्णे स्कन्धेऽनुस्यूतः ॥ प्रपञ्च-  
विस्मृतिः क्लृष्णात्कृष्णासक्तिश्च वर्ण्यत इत्यनेनोक्तानुक्रीडनव्यापार-  
भूता सापि भरतसूत्रे निरोधपदेनोच्यते । यातवासनसम्प्राप्तिर्जित-  
रोधः स तु कथ्यत इति । पवं सति करणव्यापारफलानां निरोध-  
ता । पदार्थान्तरनिरूपणविशेषस्तु प्रसङ्गादिसङ्गतिविशेषप्राप्त इति  
नकोऽपि चोद्यावसर इति ॥ १८ ॥ तदेतद्विदि कृत्याहुः । इति  
निश्चिय इतिस्कन्धार्थं निश्चिय प्रकरणानि विभजन्ते । पञ्चेत्या-  
दि ॥ १९ ॥ २० ॥

नान्य इति । अन्तर्याम्यधिदैवरूपांशेनेत्यर्थो निबन्धानुसारेण  
शेयः ॥ २१ ॥ चतुमूर्तिप्राकृत्यस्य किं प्रयोजनमत आहुः । तत्तदि-  
त्यादि । प्रथम इति । आद्यप्रकरणार्थं इत्यर्थः । टिप्पण्यां निबन्धे  
प्रथमे वासुदेवस्ततः संकर्षणः ततः प्रद्युम्नस्ततोऽनिरुद्ध इत्येवं  
सोपपत्तिकमुक्तमतस्तथेत्यर्थः ॥ २३ ॥

न केवलं गुणा एव तथा किंत्यन्येऽपि तदनुरोधिन इत्याशयेन  
दृष्टान् पीडकानाहुः । कंसादेरित्यादीति । अङ्गानादीति । कंसमौ-  
र्ख्यादित्यर्थः ॥ २४ ॥ २५ ॥

त्रयमिति । दुःखत्रयमित्यर्थः । इर्यत इति । प्रथमाध्याय उच्यते  
इत्यर्थः । एतेन त्रयाणां भगवान्नाश्वत्वरूपहेतुतावछेदकमेकमिति  
हेत्वननुगमोऽपि परिहृतः ॥ २६ ॥ २७ ॥ २८ ॥

द्वादशभिरिति प्रीणनवाक्यस्य प्रश्नरूपत्वाभावात्तथेत्यर्थः ।  
गुणदोषग इत्यत्र टिप्पण्याम् । दोषत्वेनोति । ऐश्वर्यादिगुण  
विरुद्धदोषत्वेन आदयइति आदिपदेन असंबातिसहभावबहुका-

लद्वारकावासबहुपरिग्रहाणां प्रश्नस्थानां संग्रहः । अत्राद्यस्य वीर्येण  
द्वितीयस्यैश्वर्येण तृतीयस्य यशासा तुरीयस्य श्रिया पञ्चमस्य ज्ञानेन  
षष्ठ्यस्य वैराग्येण निरोधः स्फुट एव । तथाचातोद्वादशभिः प्रश्नो-  
न तु पुरस्फुर्तिकैर्वीर्यादिमिः । प्रश्नस्य स्कन्धद्वितयविषयकत्वादिति  
भावो बोध्यः राज्ञामित्यत्र षष्ठोजननसम्बन्धप्रतिपादकेति । राज्ञा-  
मिति या षष्ठी सा चारित्रेषु जननसम्बन्धप्रतिपादिका । तथाच  
तत्कृतं चरित्रं ननु तत्सम्बन्धात्प्रतिपादिकान्यकृतमित्यर्थः ॥ १ ॥

यदोश्चेत्यत्र तत्कृत इति वंशकृत इत्यर्थः ॥ २ ॥ ३ ॥

निवृत्ततर्षैरित्यत्र कारिकासु । गुणानुवादविशेषणानां तात्पर्यं  
वक्तुं पूर्वं गुणरूपस्य चरित्रस्योत्कर्षमाहुः । स्वरूपादित्यादिमहापुरु-  
षयोगत इति । महापुरुषो भगवान् तत्सम्बन्धात् विषयोन्तमत इति ।  
विशेषेणविषिणोतीति विषयः । विषयश्च तत् उत्तमश्च विषयोन्तमं  
विषयभ्यो वा उत्तमं इदं यस्य तथा “परिनिष्टितोऽपि नैर्गुण्य” इत्यत्र  
द्वितीयस्कन्धे सिद्धम् । विषयोन्तमत इति भावप्रधानः । परममिति ।  
परः पुरुषोन्तमो मीयते ज्ञायते येनेति तादशम् । अत्र मां मार्गेयत्येव-  
त्येकादशस्कन्धे सप्तमाध्याये भगवद्वाक्यात् । एवं चारित्रोत्कर्षमुक्ता  
तदनुवादोत्कर्षमाहुः । मुक्तस्येत्यादि । एतच्चारित्रकथनं जीवन्मुक्त-  
स्य कार्यम् तदहन्तेभिर्धास्यामीति द्वितीयस्कन्धे शुक्वाक्यात्  
स्वभावतस्तस्येयमेव कृतिरित्यर्थः । तथा च ब्रह्मानन्दादप्यधिकतर-  
रसरूपत्वात्स्वरूपोत्कर्षः भवनाशकत्वात्कलतः । नन्वस्यैवमुत्कर्षको  
हेतुरत आहुः । आनिन्द्यविषयश्चेति । च पुनः अनिन्द्यश्चासौ विषयश्चा  
अन्ये हि रूपादय संसारे बभ्रान्ति इदं तु भगवति बभ्रातीति तथे-  
त्यर्थः । ननु चरित्रगानाधिकारो मुक्तानामेवेति चेदन्येषां श्रवणा-  
दिकं न स्यात् । तेषां दुर्मिलत्वादित्यत आहुः । मुमुक्षोरित्यादि ।  
तत्र प्रकारमाहुः । विरक्त इत्यादि । संसाराद्विरक्तः अस्मिन् गुणगाने  
ध्रुवं यत्तं कुर्यात् । तथाचात्र राजशुक्योः श्रवणे कथने च प्रवृत्ति-  
बोधयता शास्त्रकारेण तस्मिन्पद्ये प्रकारो बोधयत इति भावः ।  
पतेदिति । पाठेतु अस्मिन् गुणानुवादे रतिरहितः अयं जीवः स्थानाद्  
अष्टोऽधः पतेदित्यर्थः । अस्मिन् पक्षे उत्तरार्द्धस्य इदं तात्पर्यम् । ननु-  
गुणानुवादे विरक्तिरेव कथमित्याकाङ्क्षायां पशुमृपदतात्पर्यमाहुः ।  
आत्मघातीत्यादि । अत्र केचिद्कारप्रश्लेषं कृत्वा अपगता शुक् य-

स्मादित्यपशुक् आत्मा तं हन्तीत्यपशुम्भः आत्माघातीत्याहुः । तत्र अप-  
शुक्त्वस्य सुषुप्तौ मुक्तौ वा भवनात्ताहशस्य नायं हन्ति न हन्यत  
इति श्रुत्यादिभिर्धात्यत्वाद्योगात् । अतः संघाताभिमानिन एव तथा-  
त्वमुक्तम् । तच्चाकारप्रश्लेषं विनापि पशुं हन्तीति पशुम्भ इति मूल-  
विभुजादित्वात्कप्रत्यये कृतेऽपि प्राप्यते एवच्च पशुपतिः पशूनां  
चतुष्पदामुक्तं च द्विपदां शिवस्य पशवः सर्वे जीवा । संसारवर्त्तिन  
इति श्रुतिस्मृतिभ्यां संसारिणां द्विपदां चतुष्पदाञ्च पशुत्वे सिद्धे  
अवैधव्यप्रकारेण पतञ्जाघातिन आत्मघातित्वं स्वारसिकं  
तथा एकादशस्कन्धीयेषूकं च ममवाक्येषु कर्मण्यकोविदा-  
स्तन्धा मूर्खापण्डितमानिन इत्यादिना ये कैवल्यमसम्प्राप्ता ये चा-  
तीताश्च मूढताम् । त्रैवर्गिका ह्यनुक्षणिका आत्मानं घातयन्ति ते “एत  
आत्महनोऽशान्तोऽशानेन ज्ञानमानिन” इत्यन्तेन कर्मजाङ्गान्निन्दिता-  
र्थरत्या च तेषामप्यात्मघातित्वं सिद्धं बहिष्ठुपाख्यानश्रवणेन राज्ञापि  
तेषां तथात्वं ज्ञानं तदभिसन्धाय त्रिविधसंग्रहार्थं पशुम्भपदमेव  
राज्ञोक्तं ज्ञेयम् । यदि तु “थ्रोतव्यादीनि राजेन्द्र ! नृणां सन्तिसह-  
स्रश ” इत्यादि द्वितीयस्कन्धारम्भवाक्यानुरोधान्निर्बुद्धिरपि  
गुणानुवादरति शून्यत्वेनाद्रियते तदा तु हन्तीति भ्र इति घ-  
अर्थे कं विधाय तेन त्रिविधानात्मघातिनः संगृह्य । पशुसहितो भ्रः  
पशुम्भ इत्येवं व्युत्पत्या पशुपदेन पशुहन्तेः सकर्मकात्वात्समभिव्या-  
हारतोर्थतः त्रिविधान् पशुम्भानादाय पशुम्भपदे चत्वारः संग्राह्या ।  
किञ्चात्र पुमानितिपदेन पशुम्भव्यतिरिक्तानां पुंसां श्रवणाधिकारबोध-  
नात् स्त्रीजीवोऽपि श्रवणाधिकारशून्यत्वेन बोध्यते स च मायापरि-  
गृहीतः सूक्ष्मदेहविशिष्टो ज्ञेयः । यो गीतायां आसुरीसम्पत्तियुक्तः उक्तः  
एवमेते पञ्चापि कारिकया संगृहीताः तथाचायमन्वयः । आत्म-  
घाती कर्मजडो निन्दितार्थरतः सदा विरक्तः ततः पृथक् चेत् पशु-  
स्त्रीव्यतिरिक्तो नेति बोध्यः । अत्र यत्पशुम्भियौ त्रिभ्योभिन्नतयोक्तौ  
तत् पशुम्भपदस्य व्युत्पत्तिद्वयबोधनार्थम् । एवं कारिकाभिस्तात्पर्यं  
संगृह्य श्लोकं व्याकुर्वन्ति । प्रथमत इत्यादि निवार्यदोषेति ते चक्षु-  
दादयो ज्ञेयाः अकृतेस्तन्धिवारकत्वं च परस्परं त्वद्गुणवादेति  
कर्दमस्तुतौ तृतीये स्फुटं । ननु कारिकायां पशुनामनाधिकारकथनम-  
सङ्गतं तेषां पशुत्वसंस्कारस्तेऽन्नगृह्यत इत्यदोषः । ननु स्त्रीणामनाधि-

सङ्गतं तेषां पशुत्वसंस्कारस्तेऽत्र गृह्णत इत्यदोषः ननु स्त्रीणामनधि-  
कारः प्रत्यक्षबोधित इत्यत आहुः। याअपीत्यादि। ननु घजर्थे कविधानं  
संज्ञायां भवति । अत्र च इति कस्यापि संज्ञाभावात् पशुभ्यशब्द-  
स्य द्वितीया व्युत्पत्तिरसङ्गतेत्यत आहुः । ये हीत्यादि । तथा च  
दित्युपाख्यानसिद्धत्वात् भ्रत्वं दैत्यानां संज्ञातत्वेन सिद्धमित्यदोषः।  
न तदोषः परिहार्य इति । गुणअवणविरागरूपस्तदोषोगुणानुवादप-  
रिहायोनेत्यर्थः । ननु दैत्यानां तथामुक्तिप्राप्तिपादनस्य किं तात्पर्यम-  
आहुः । आविष्टानामित्यादि । मुच्यन्त इति । आविशतां निवृत्तत्वे  
मुच्यन्तइत्यर्थः ॥४॥

पितामहा इत्यत्र टिप्पण्याम् । राजपितामहेषु पञ्चत्व-  
त्रित्वे उपपादयितुमाहुः । क्षेत्रमित्यादि । सुबोधिन्यां टिप्पण्यु-  
क्तदिशोक्तसंख्याकेषु पितामहत्वं किमित्यत उपपादयन्ति । क्षेत्र-  
जोष्वित्यादि । बुधे व्यभिचारमाशङ्क्य समादधते । यत्रेत्यादि । तत्र  
तारायाश्वन्द्रनिगृहीतत्वेन चान्द्रीत्वान्नव्यभिचारइत्यर्थः । द्वौप्य-  
खेत्यत्र अर्जुनस्य वैष्णवत्वादिति नरांशत्वेन वैष्णवत्वात् । ननु दृष्ट-  
महात्म्ये वक्तव्ये एतस्य देहविशेषणस्य किंप्रयोजनमित्याकाङ्क्षाया-  
माहुः। कुरुणामपीति । भीष्मादिसद्वशानां भक्तानामसंन्यस्तानां ग्रह-  
णमिति वंशसञ्चावार्थं ग्रहणं तथाचेदं देहरक्षाप्रयोजनमपि स्वयं  
ज्ञातमिति बोधनायेदं विशेषणमित्यर्थः । अत्र कुरुशब्दात् केवलम-  
पत्यप्रत्ययं कृत्वा तेषां मुक्तिप्राप्तिरूपोर्थः सिद्ध्यति वंशस्य लोकप्रा-  
प्तिमात्रसाधनतायाः शास्त्रेषु स्मरणात् । प्रकृते तु भक्तिरप्याभिप्रेता  
पूर्वस्कन्धानुसारात् । “यास्यन्त्यदर्शनमलं बलभीमपार्थव्याजाह्वये  
नहरिणा निलयन्तदीयम्” इति वाक्याच्चाऽतः कुरुशब्दात् पूर्वमप-  
त्यप्रत्ययं विधाय ततो बहुत्वविवक्षायां तद्राजस्य बहुष्वित्यनेन  
तल्लुकं विधाय तत ओरज् इत्यनेनादूरभवार्थेऽज् प्रत्ययं विधाय तस्य  
च लुपं विधाय तादृशः कुरुशब्दो द्वन्दविग्रहे निक्षेपत्वः । तथा  
सति केषांचिच्चमुक्तिप्राप्त्या लोकबोधकानि “धृतराष्ट्रात्मजाः  
सर्वे यातुधाना बलोत्कटाः बुधिमन्तो महात्मानः शस्त्रपूता दिवं ग-  
ता” इत्यादि जातीयिकानि स्वर्गरोहणपर्ववाक्यानि तथा मुक्तिबो-  
धकानि “सम्पद्यमानमाङ्गाय भीष्मं ब्रह्मणि निष्कल” इतिप्रथमस्क-  
न्धीयवाक्यम् “ये लोका मम विमलाः सकृद्विहर्तुं ब्रह्माद्यै सुरक्ष-

भैरपीष्यमाणाः । तान् क्षिप्रं वृज सतताऽग्निहोत्रयाजिन् मत्तुल्यो भव  
 गरुदोत्तमाङ्ग्यान् ” इतिद्रोणपर्वीयं भूरिश्चवसं प्रति भगवद्वाक्यं  
 तादशान्यन्यानि च वचनानि सङ्गच्छेन् अन्यथा तु कृप्येराग्निति  
 सर्वसामञ्जस्यार्थमाहुः । कुरुभिरित्यादि लुवित्यन्तं तदेतन्नविग्रह-  
 वाक्यं किन्त्वर्थकथनमात्रमित्यभिसन्धाय प्रभुचरणा व्याकुर्वन्ति ।  
 जनपदशब्दादित्यादि । अत्रेति शब्दः प्रकारवाची अज्प्रत्ययस्येति  
 अज्प्रभृतिप्रत्ययस्य लोप इति तद्राजस्य बहुष्वित्यनेन भवतीतिशे-  
 षः नुशब्दः पुनरर्थकः । तथाच जनपदशब्दात् क्षत्रियादभ् इति एवं  
 प्रकारकसूत्रप्राप्तस्य अज्प्रभृतिप्रत्ययस्य लोपः तद्राजस्य बहुष्वि-  
 त्यनेन सूत्रेण भवति । तु पुनः अदूरभवार्थस्य अणपवादस्य ओरजि-  
 तिसूत्रेण जातस्याओलोपो जनपदेष्वितिसूत्रेण भवतीति योजना ।  
 यदि तु भाष्ये लक्षाकचक्षुष्कतापक्षस्यैवादरणात् द्रोणपर्वणि भूरि-  
 श्रवसो वाहुच्छेदावसरे “ एवं तु मनसा पार्थं पूजयामास कौरवमि-  
 ति ” । अग्रे च “ समोद्यमकृतमात्मानं हृष्टा पार्थेन कौरव ” इतिपूजा-  
 गर्हयोः सामीप्यं प्रयुक्ततया तत्राज्प्रत्ययदर्शनादेवमन्यत्रापि दर्श-  
 नाच्च लक्ष्योपलब्धौ उत्सर्गस्याओप्यङ्गीकारे न किञ्चिद्वाधकमित्य-  
 ङ्गीक्रियते तदा तु जनपदशब्दात् क्षत्रियादभिति सूत्रप्राप्ताऽज्प्र-  
 त्ययस्य लोप इत्यन्तं यथाश्रुतमेव व्याख्येयं शेषन्तु पूर्ववदेव योज-  
 नीयम् । अदूरभवस्याओ लोपः कथमित्याकाङ्गायामाहुः । इह कुरु  
 शब्दस्येत्यादि । अर्थस्तु स्पष्टः अत्रादूरभवत्वं भक्त्यतिशयेन बोध्यम्  
 न तु वंशनेकठ्यात् । तस्यान्येष्वपि तौल्यात् । नच देशानुवृत्त्या चेत-  
 नवाचकाठ्कुरुशब्दादओभावः शङ्खः अदूरभवश्चेत्यतः पूर्वसूत्रत्रय  
 एव काशिकायां तदनुवृत्तेरङ्गीकारात् । अदूरभवं नगरमित्युदाहर-  
 णाच्च । एव च निवृत्तायां तदनुवृत्तौ तददूरभवेषु चेतनेष्वप्यजः प्रा-  
 सिनिरावाधा किञ्च नद्यां मतुवित्यनेन विहितस्य मतुप् इति इक्षुम-  
 तीवेत्रवतीस्यादौ नद्यभिमानिन्यपि यमुनागङ्गादिवत्प्रसिद्धेश्च कुरु-  
 शब्देऽपि तथाङ्गीकारे वाधकाभावादितिदिक् ॥ ६ ॥ ७ ॥ ८ ॥ ९ ॥  
 ॥ १० ॥ ११ ॥ १२ ॥ नैषेत्यत्रसम्भावनयेति । कथयिष्यतीति सम्भा-  
 वनया वर्त्तमानसामीप्याद्वर्त्तमानप्रयोग इत्यर्थः ॥ १३ ॥ १४ ॥ स-  
 म्यगित्यत्र पूर्वाङ्गेऽव्यवसायशब्देनोक्तं निश्चयं स्तोत्रमुत्तराङ्गेऽवद-  
 सीत्याशयेन तदवतारयन्ति । द्विधेत्यादि । द्विधा व्याकुर्वन्ति तत्र य-

स्मादित्यादि रतीत्यन्ता एकाव्याकृतिः । तथाच नैष्टिकरतिपौषित-  
निश्चयवत्वात् त्वद्बुद्धिरुत्तमेत्यर्थः । यज्ञातेति पदं समस्तमङ्गीकृत्य  
द्वितीयाव्याकृतिः यस्मान्निश्चयादित्यादि तथाच निश्चयोत्पन्ननैष्टिक-  
रतिमत्वात् त्वद्बुद्धिस्तथेत्यर्थः । पूर्वार्द्धे तवेतिपदे सत्यप्युत्तरार्द्धे  
तद्विति पदं यदुक्तं ततः प्रकारद्वयेनापि राजैव स्तुयत इत्याशयेन  
तृतीयं पक्षमाहुः । अथवेत्यादि । पूर्वार्द्धोक्तं हेतुद्वयं राज्ञो नैष्टिकर-  
त्याधारता योग्यत्वे च सम्भवतीति तद्वारा राजस्वरूपमेव स्तूयत  
इति तथेत्यर्थः । तद्वयुत्पादयन्ति । दुर्लभत्वमित्यादिकारणभूतमिति-  
कथारतिकारणभूतम् तथाच सभायां यद्यपि देवर्षिराजर्षयः सर्वेऽपि  
तिष्ठन्ति तथापि तवैव जातमिति त्वमेव सभाजनीयइत्यर्थः । एतेन  
सिद्धमर्थान्तरमाहुः प्रश्नेनेत्यादि ॥ १५ ॥ वासुदेवकथेत्यत्र पूर्ववदि-  
ति निवृत्ततर्षेति इलोके व्याख्यातपुंपदवत् । तथाच प्रश्नोपि आसु-  
रव्यतिरिक्तानेव त्रीन् पुनातीत्यर्थः ॥ १६ ॥ भूमिरित्यत्र आभासे  
भगवदवतारप्रयोजनज्ञानार्थं कथारभ्यत इति यदुक्तं तद्वयुत्पादय-  
न्ति कारिकासु ननु तृतीयस्कन्धे उच्छवैः स्वशान्तरूपेष्वितरैः स्व-  
रूपैरभ्यर्थमानेष्वनुकम्पितात्मेत्यत्रोक्तमवतारप्रयोजनं राजा ज्ञातमेवे-  
ति कथायाः किं प्रयोजनमित्याकाङ्क्षायां तदनुवदन्तस्तत्रविशेषमाहुः ।  
भक्तानामिति । द्वाभ्यां मतमिति उच्छवैर्विचारितं शान्तरूपाण्येव  
भूमिरित्यादिनोक्तानि । अन्येनेति साधनान्तरेण स्वरूपान्तरेण च  
स्थितिरिति निर्णयः तथाच भक्तदुःखनिवारणे साधनान्तराद्यश-  
क्तिरेव स्वावतारप्रयोजनमित्यर्थः । नन्विदमवतारप्रयोजनतृतीय-  
स्कन्धे सिद्धमेवेति किमत्र तदनुवादेनेत्याकाङ्क्षायां टिप्पण्यां तत्प्र-  
योजनमाहुः । उच्छारेत्यादि । तथाचेदमनुवादप्रयोजनमित्यर्थः अन्य-  
इत्यनेनोक्ता ये त्रिविधा भक्तास्तान् निष्कर्षन्ति । ये भक्ता । इत्यादि  
तथा चात्रारम्भे भुवो गोरूपता कथनात् ये शास्त्ररहितास्तेषां  
भुवश्च खीत्वात् अन्तेच “माधव्यो लेभिरेपरमाङ्गतिम्” इतिकथनात्  
मध्ये साधनशून्यानामन्येषाश्च कथनात् तावशां च तथेत्यर्थः अ-  
ग्रिममवतार्य व्याकुर्वन्ति टिप्पण्यां नन्वित्यादि कारिकायां शेषभाव-  
इति समाध्यादि विषयत्वेन तन्निर्वाहकत्वात् शेषभावः एतदग्रिमम-  
वतार्य व्याकुर्वन्ति । टिप्पण्यां किञ्चेत्यादि एतेषामिति साधनाना-  
मित्यर्थः । उपसंहारं व्याकुर्वन्ति एवमित्यादि । तथाच फलस्य वा-

क्यतात्पर्यनिश्चायकत्वादुक्तदोषाभावाच्च निःसाधनाएवोद्धारविषयाइत्यर्थः । द्वयं वेत्यादि ग्रन्थमवतारयन्ति ननु भगवदित्यादि । द्वयं वेत्यत्र वाशब्दः पक्षान्तरे द्वयं भिन्नविधं भक्तसङ्घद्वयं न विरुद्धते । न विरुद्धते कर्मकर्त्तरि प्रयोगः फलैक्याद्विरोधं न प्राप्नोतीत्याशयेन व्याकुर्वन्ति । उभयोरित्यादि । तथाचात्र स्कन्धे ससाधनानामप्युद्धारदर्शनात्पूर्वोक्तदोषाभावाच्च ससाधनापिसंग्राह्या इत्यर्थः । तर्हि पूर्वमेव तथा कुतोनोक्तमित्याकाङ्क्षायामग्रिममवतार्य व्याकुर्वन्ति । एवं प्रकारेणेत्यादि । निःसाधनोद्धारजनकप्रकारेण लीलाकरणे तस्य शुकव्यासाभ्यां च कथने हेतुमाहुरित्यर्थः । साङ्गस्येत्यादि । अङ्गं भूमौ प्रादुर्भावस्तत्सहितोऽत्रनिरोधो भगवदेकतानत्वं तस्य प्रक्रियाप्रकर्षेण कृतिः । उभयाकाङ्क्षायुतं वाक्यकदम्बकञ्च सायुक्ता अनुकम्पाप्रयुक्तत्वादुचिता । यदि हि ससाधनानेव मुख्यतयोद्धरेत् शुकव्यासौ च तदुद्धारं मुख्यतया कथयेतां तदसाधनरूपस्योपाधेविद्यमानत्वान्निरूपधिपरदुःखप्रहारणव्यंग्योऽनुग्रहोऽनुकम्पात्मा भगवति नसिद्धेदतो निःसाधनानामेवमुख्यता युक्तेत्यर्थः । इत्प्रण्यां अत्रोति औचित्ये ननु उद्धारविषयनिर्दारस्तु गमिष्यतीत्यन्तकारिकाभ्यामेव जातइति । संसारेत्यादिकमनतिप्रयोजनमित्यरुच्या संसारेत्यस्य व्याख्यानान्तरमाहुः । यद्देत्यादि । पूर्वोक्तमिति भगवत्प्राप्तिलक्षणं तथाच “दर्शचक्रायुधमग्रतो यतस्तदेव रूपं दूरवापमाप” इत्यादिवाक्यादसुराअप्युद्धारविषयत्वेन संगृह्यन्त इतीदं प्रयोजनमित्यर्थः । एवं चात्र सन्दर्भस्वशान्तरूपेष्वित्यत्र भगवद्वक्तेषु याऽनुकम्पा उक्ता सा तत् दुःखदासुरमुक्तिपर्यन्ता तु भक्तमात्रपर्यवसन्नोति । तत्सर्वकार्यार्थं भगवदवतार इति पूर्वं राजा न शातं अतः तत्सर्वज्ञानार्थं कथारम्भ इति सिध्यति । ननु तथापि दुःखान्त एव ग्रन्थो वक्तव्यः सान्त्वनस्य किं प्रयोजनमतआहुः । सुवोधिन्यां धैर्यार्थमित्यादि । दुःखसहनार्थं भूमिमात्रोः सान्त्वनमाश्वासनं प्रोक्तं अन्यथा सान्त्वनाभावे दुःखस्य महत्वात् स्थितिरेव न स्यात् । तथा सत्यवतारोपि नस्यादेवाऽतस्तथेत्यर्थः । ननु यद्येवं तर्हि पश्चान्नारदोक्त्या दुःखं किमित्युक्तमतआहुः । अन्त इत्यादि । ननु तर्ह्याकाशवाण्याः किं प्रयोजनमतआहुः । वै इत्यादि । हरेः सकाशात् या आकाशवाणी सा वैप्रादुर्भावनिश्चयाय यर्ह्याकाशवाणी न स्यात् प्रादुर्भावनिश्चयो नस्यादतस्तथेत्यर्थः ।

ननु तस्याः किम्प्रयोजनं यदेवं निश्चायितवतीत्यत आहुः । वाग्देव  
इत्यादि । वाग्देवः सर्वमुक्त्यर्थं उद्भूतः सन् तथा चक्रे कल-  
होद्यमेन प्रादुर्भावनिश्चायनं कृतवान् । ननु कथमेतद्वगस्यते इत्यत  
आहुः । तथेत्यादि । हि यतो हेतोः नारदस्तथैव द्वितीयस्कन्धे पार्युर्य-  
मस्येत्यत्र सुबोधिन्यां नारदस्य कलहमुतपाद्य तद्वारा तन्निवर्तकत्वं  
व्याख्यातं । अत्रापि कलहोत्पादकत्वेन अन्ते उक्तः अतः उपसंहाराद-  
वगस्यते इत्यर्थः । श्लोकान् विभजन्ते दशभिरित्यादि । तथेति  
श्रीदेवकीसान्त्वनं आकाशवाण्या मातृदुःखमेव न सर्वेषां अतस्तद-  
र्थं नारदोक्तिः तथाच शीघ्रमवताराय नारदोक्तिरित्यर्थः । अग्रे स्फुटं  
क्रियेति । यदुषूपजन्यताभित्यनेनोक्ता सेवार्थोजननक्रियेत्यर्थः । भूमि-  
रित्यत्र यावदासीन इत्यादि असुराणां वा इयमग्रआसीद्यावदासीनः  
परा पश्यति तावहेवानामिति श्रुतौ भूयाच नोक्तरं कियद्वोदास्या-  
मीति प्रश्ने ततः सलावृकीत्रिः परिक्रमति ततो याचित्वाऽशाला-  
वृकीरूपेणन्द्रेण सर्वस्याः परिक्रमणे भूमेः प्राप्त्यावैदित्वमुक्तमिति ।  
तदिदानीमिष्टमिति ज्ञापनाय तावद्रूपेण हविर्धान्यात्मकेन गमनमि-  
त्यर्थः ॥ १७ ॥ १८ ॥ १९ ॥ २० ॥ २१ ॥ यावदित्यत्र आन्तमिति  
अत्यन्तसंयोगे द्वितीया तथाचावतारसमाप्तिमभिव्यासेत्यर्थः ॥ २२ ॥  
वसुदेव गृह इत्यत्र ननु पुरुषः पर इत्यत्राक्षरपुरुषएव व्याख्यायतां ननु  
पुरुषोक्तमः मूलेऽक्षरव्यावर्तकपदाभावाद्ब्रह्माण्डात्परत्वेन पुरुषत्वे-  
नाक्षरस्य गतियां निरूपणाच्चेत्यतआहः । ब्रह्माण्डादित्यादि अयमर्थः  
गतियां यद्यपि “परस्तस्मात्तुभावोन्यो व्यक्तोऽव्यक्तात्सनातन” इत्यत्र  
परस्योक्तं परम्भावत्वेन रूपेण ननु पुरुषत्वेन रूपेण । वाक्यान्तरे च  
“द्वाविमौ पुरुषौ लोक” इत्यनेन लोकस्थत्वं पुरुषत्वेन रूपेणोक्तं ननु  
परत्वं प्रकृतेष्वशांवतारव्युदासार्थं भगवत्पदे साक्षात्पदेन विशेषि-  
ते ब्रह्माण्डात्परस्य नारायणे तुरीयाख्ये भगवच्छब्दशब्दित इतिश्लो-  
कोक्तस्य कथनात्तस्य तुरीयत्वेनाक्षरात्मकः श्रकृतिप्रवर्त्तको पुरुषो-  
ऽर्थादेव समागतो ननु व्यक्तात्परोऽव्यक्त इति पुरुषः पर इत्यनेन अ-  
क्षरात्परः पुरुषोक्तम एव प्राप्यतेऽतः सएवात्राभिप्रेत इत्यर्थः । ननु  
लक्ष्मीपतेः सुरस्त्रीभिः किम्वा प्रियसेस्यतीत्यत आहुः । सुरस्त्रिय  
इत्यादि नन्वयमर्थो मूले कस्मात् शब्दात् लभ्यते इत्यत आहुः ।  
तत्प्रियेत्यादि । तथाच सेवार्थोर्यं आसामवतारः सः तात्रियार्थं तस्या

पूर्वाभिषितस्य प्रियस्य निमित्तमित्यर्थदेनैव शब्देन लभ्यते नच भ-  
 गवत्प्रियार्थमिति शङ्कनीयं लक्ष्यपेक्ष्या तासु सौंदर्याधिक्याभावात्  
 देवानां खीत्वेनावतरणेऽपि तत्सम्भवादिति ॥२३॥ वासुदेवकलेत्यत्र  
 पूर्वश्लोके पृष्ठोत्तमानिरूपणादत्र तत्कलेत्येतावतैव चारितार्थ्येऽपि  
 यद्वासुदेवपदोपादानं तत्तात्पर्यमाहुः । सात्विकेत्यादिय इति  
 व्यूहमुख्योवताराधिकारी अनन्त इति सप्तमी । तथाचानन्ते वासुदे-  
 वांश उच्यते तेनानन्तस्य यौशी सः पुरुषोत्तमस्य रूपान्तरं ननु  
 पुरुषोत्तम इति बोधनार्थं वासुदेवपदमित्यर्थः । ननु तर्हि वासुदेवक-  
 लानन्तपदयोः सामानाधिकरणेन कथमुक्तिरित्यत आहुः । कालात्मे-  
 त्यादि । चाप्यर्थं तथाचैकरूप्यादेककार्यकारित्वाद्यतथोक्तिरित्यर्थः । न-  
 चानन्तस्य तथा सामर्थ्ये विद्यमाने तत्र वासुदेवकलासत्ताकथनस्य-  
 किंप्रयोजनमाहुः । तत्रेत्यादि । तथाच कलाद्वारा तत्र वासुदेवा-  
 वेशबोधनार्थं तदुक्तिरित्यर्थः । नन्वत्र वासुदेवावेशस्य किंप्रयोज-  
 नमित्याकांक्षायां दिप्पण्यां विवेचयन्ति । अत्र पूर्वेत्यादि । आवेशरूपा  
 स्थितिरिति । वन्हयोगोलकन्यायेन स्थितिः लीलास्कन्धार्थः स्या-  
 दिति तल्लीलात्वेन रूपेण स्कन्धार्थः स्यात् । ननु पुरुषोत्तमलीलात्वेन  
 रूपेण तथा सति स्कन्धार्थाननुगम इत्यर्थः । नोक्तदुष्णमिति ।  
 तेन रूपेण स्कन्धार्थत्वाभावात् न प्रतिपाद्याननुगमरूपं दुष्णमि-  
 त्यर्थः । तर्हीत्यादि । यदि बलदेवेन पुरुषोत्तमस्य नानुशयनं तर्हि  
 वलदेवेऽनुशयननिरूपणे किं तात्पर्यमित्यर्थः । एकवदिति । यथा आनन्द-  
 मयविद्यासद्विद्याशाण्डल्यविद्याप्रभृतिषु तत्तत्प्रकारभेदेन भिन्नत-  
 या प्रतीयमानमपि सर्ववेदान्तप्रत्ययत्वादेकमेव ब्रह्मोच्यते तदित्यर्थः  
 तदेतदस्फुटी कुर्वन्ति । पूर्वोक्तेत्यादि । अंशत्वादिति पुरुषोत्तमांशत्वा-  
 त् तत्रापि तथानिरूपणमिति बलदेवेऽपि तदावेशितवेशानिरूपणं  
 मूलचरित्रमिति परम्परया तथा तथा च न प्रतिपाद्या ननु गमेनापि  
 स्कन्धार्थाद्विभाव इत्यर्थः । तेन तद्वारा यो भक्तनिरोधः सोऽपि मूल-  
 चरित्रत्वेनैव फलिष्यतीतितात्पर्यमितिभावः एवमिति । बलदेवचरि-  
 त्रमूलचरित्रयोरैक्यं । यथेत्यादि । तथाच लोको बाह्यमेवगृह्णाति नान्त-  
 रमतस्तप्रतीत्या न चरित्रैक्यमितिभावः एकस्यैवानेकत्वे दृष्टान्तव-  
 क्तुमाहुः । अतएवेत्यादि । यत एकस्यैव द्विधात्वं अत एव तथा च-  
 तुव्यूहरूपेण प्राकृद्यं मथुरायां व्यूहान् बहिरवस्थाप्यान्तः स्वस्य प्रा-

कर्त्त्वं । व्रजे चैतद्वैपरित्येन पुरुषोत्तमस्य तथात्रापि द्विरूपेण प्राकर्त्त्वेऽपि  
वस्तुतः स्वरूपेकमित्यर्थः । देवक्यामिति कारिकार्थस्तु देवक्यां शयनस्य  
शेषस्यैव सम्भवो न हरेः शयनस्य तत्र प्रमाणमाहुः । स्मृत इति । देवक्या  
जठेरे गर्भं शेषाख्यं धाम मामकमित्याज्ञास्मरणात् रोहिण्यामपरस्य ह-  
र्यंशस्य इति अस्माद्देतोः कर्षणात् मायाकृतात् शेषांशस्य कर्षणात्  
रोहिणीगर्भस्थस्य वासुदेवांशस्य हीनता मायाधीनता नेत्येवं बोध्यः  
एवं चात्र द्वयोः पृथग्गर्भबोधनात् श्रीरोहिणीगर्भस्याकस्मिकत्वशङ्का-  
प्रयुक्ता हीनता विपरीता । अतो गर्भसम्भवोत्तरमेव रोहिण्याः श्री-  
गोकुले स्थापनं अन्यासामन्यत्रेति बोध्यं छ्याख्याने । स्थितमिति अ-  
विनाभावेन स्थितम् । स्वर्गेषीति । सङ्कर्षणस्य यत्स्वस्थानं तस्मिन्न-  
पीत्यर्थः दैत्यानां सुखार्थं इति । तेषां कालं प्राप्यैव भगवत्प्राप्तेस्तथा-  
तदिदं मन्येऽसुरान् भगवतानित्यत्र तृतीयस्कन्धे उपपादितं ॥ २४ ॥

विष्णोर्मायेत्यत्र तदंशभूतेति तदंशेऽपि उद्घाटने नराशिभूतो  
योशस्तदात्मिका इदं च अंशेनेति पदस्य विवरणं ॥ २५ ॥ २६ ॥ २७ ॥

राजधानीत्यत्र ॥ तत इति पूर्वविधिबोधकपदं कालत उत्कर्षबो-  
धकं समर्पकम् । बहुकालमारभ्य राजधानीत्वाद्बोध्यम् । ननु श्रीर-  
ङ्कादिषु देशान्तरेष्वपि भगवत्साम्निध्यस्योक्तत्वादत्र को विशेष इत्यत  
आहुः । देशकालादीत्यादि । तथाचाङ्गभूतात्प्रसानभूतेऽधिक इति  
तेनैव चेष्ट सुखं तदा अङ्गभूतात्कुतः सुखं भवतीति ज्ञापनायेदमु-  
क्तम् । तेन तापनीयोक्ताभ्यो द्वादशमूर्च्छिभ्यो न सुखमिति ज्ञापित-  
म् ॥ २८ ॥

तस्यां त्वित्यत्र । पूर्वोक्ते वेति । यस्मिन् भगवान् स्वा-  
वतारार्थं सर्वानंशानाचकर्षं तस्मिन्वेत्यर्थः ॥ २९ ॥ ३० ॥ ३१ ॥ ३२ ॥  
३३ ॥ ३४ ॥ ३५ ॥ ३६ ॥ ३७ ॥ ३८ ॥ ३९ ॥ व्रजाम्नित्यत्र । कर्मगतय  
इति । तदेव तत्सहकर्मणैतल्लिङ्गं मनौ यत्र निषक्तमस्येति श्रुतेः कर्म-  
गतय एव बुद्धिप्रयत्नस्थानीया इत्यर्थः ॥ ४० ॥ स्वप्ने यथेत्यत्र ॥  
श्रुतिसूत्रविरोधपरिहारायाहुः । तदुदित इत्यादि । तथाच लोकबुद्धि-  
मनुसृत्येदमुच्यतेऽतो न विरोध इत्यर्थः ॥ ४१ ॥ यतो यत इत्यत्र ॥  
कालकर्मभगवादेषानामन्यतर इति । अत्र बहुनां मध्ये एकस्यातिश-  
ये विवक्षिते तमश्प्रत्ययोऽपेक्षितस्तथापि महाभाष्ये एतेषु कतरो  
देवतः कतरो यशदत्तः इति तसुपाधिमनाद्रत्यैव तरश्योगादत्र तद-

नुसारेणैवमुक्तम् । यत्र लग्नं भवतीति इदं मूलस्थाया आपेति क्रियायाः व्याख्यानं बोध्यम् ॥ ४२ ॥ ४३ ॥ ४४ ॥ ४५ ॥ ४६ ॥ ॥ ४७ ॥ ४८ ॥ प्रत्यर्प्येत्यत्र इदानीं पुत्राणामभावादित्यं हेतुर्पूर्णासंभवेऽपि शेयः । तदा पुत्रसंरक्षार्थं मृत्युरेव । भ्रियेतेति । अत्र तदा पदं भ्रियेतेत्यनेन सम्बद्ध्यते तदुपपादयन्ति । प्राणिमात्र इत्यादि । एकमृत्युपक्षे मृत्युमृत्युमुपपादयन्ति । एक इत्यादि । इदानीमिति । स्वसहकारिणि कालोपाधौ । अस्मिन् पदे भाकं मृत्योर्मरणमित्याशयेनाहुः । अतः शब्दनित्यत्ववदिति । शाखतः सिद्धमपि शब्दनित्यत्वं यथाभिव्यञ्जकस्य वायोर्नाशाञ्छदाश्रवणे गतमिव भाति एवं मृत्युरपि न यतोऽभिव्यञ्जकस्य सहकारिणः कालोपाधेरभावाच्चगच्छेदेवेत्यर्थः । तत्राहेति । मृत्योर्मरणपक्षे तस्मै प्रत्यर्पणमाहेत्यर्थः । श्रीधरव्याख्यानं दूषयन्ति । कंस इत्यादि । दूषणे विशेषप्रयोजनाभावादनुमन्यन्ते अस्तु वा तथेति । ननु तर्हि कंसस्यामरणे तस्मै बालकार्पणं नोचितमित्यत आहुः । सोपीत्यादि । अपि शब्दाद्वालकः तथापीति । कंसस्यामरणेऽपि ॥ ४९ ॥ विपर्ययोवेत्यत्र । अतिक्रमितुमिति शक्येति शेषः । एतन्मारणेन निवृत्ते इति । एतत्प्रत्यर्पणोक्तिरूपप्रतीकारात्मकेन मृत्योर्मरणेन कंसान्निवृत्तः स्थानान्तरे गत इत्यर्थः । केचिदिति । श्रीधरस्वामिनः एतस्य विचारस्थ कंसमारणतात्पर्यकत्वे श्रीवसुदेवस्यापि दुराशयत्वं शङ्खेतेत्यरुच्यापक्षान्तरमाहुः । एतस्यापीत्यादि ॥ ५० ॥ ५१ ॥ ५२ ॥ ५३ ॥ न चास्यास्त इत्यत्र सम्यगुतिथामिति । अत्र सम्यगिति कंसाशयं कथनमात्रं ननु मूलस्थपदस्यार्थः ॥ ५४ ॥ ५५ ॥ अथेत्यत्र । आसाक्तिर्जातेति । प्रथम चकारार्थः । नवमीति द्वितीयचकारार्थस्तत्रशापकः ॥ सुभद्राशापक इति प्रतिभाति ॥ ५६ ॥ ५७ ॥ ५८ ॥ ५९ ॥

प्रतियात्वित्यत्र अन्यनिष्टेति । भगवद्विरिक्ते सत्यनिष्टा जातं जातमित्यन्न ॥ ननु लक्षणप्रतिपदोक्तयोर्मध्ये प्रतिपदोक्तस्यैव ग्रहणं नलाक्षणिकस्येति वैयाकरणाभियुक्तोक्तानियमात् । कथं नास्य कालभेदशापकत्वामिति शङ्खायां तन्निर्वर्त्तकं तर्कमाहुः । अन्यथेत्यादि । तथाच यत्र लक्षणस्य सावकाशता तत्रैव प्रतिपदोक्तस्य ग्रहणम् । यावद्वचनं हि वाचनिकमिति न्यायात् । यत्र तु लक्षणस्य निरवकाशता तत्र न तत्प्रवृत्तिः । यथा पतितान्निहोत्रप्रतिपत्तिस्मृत्या

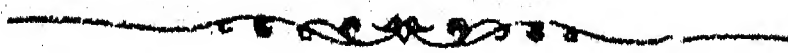
शादि शब्दानां ब्रह्मवाचकत्वे । तथाच मीमांसाद्यसिद्धत्वादत्र लाक्षणिकग्रहणं नायुक्तमित्यर्थः ॥ ६० ॥ ६१ ॥ ६२ ॥ ६३ ॥ ६४ ॥ ६५ ॥ ६६ ॥

आत्मावमित्यत्र । देवपार्षिणग्राहेनेति “ये ये हताश्वकधरेण राजन् बैलोक्यनाथेन जन्मार्द्देनेन । ते ते गता विष्णुगतिं प्रपन्नाः क्रोधो हि देवस्य वरेण तुल्य ” इति पाण्डवगीतावाक्यविरोधपरिजिहीर्षयेदमुक्तं पार्षिणग्राहस्यानुग्राहकत्वेनमार्ये क्रोधाभावात् तश्चार्जुनेन भूरिश्रवसो बाहुछेदे अर्जुनस्य तथात्वं प्रसिद्धं । वस्तुतस्तु कृतप्रयत्नापेक्ष इति न्यायेन तथेत्यापाततो मर्यादाविरोधो न दोषः यद्वाउक्तवाक्ये प्रपन्ना इति कथनाद्यत्र तदेकतानतारूपा प्रपन्नता तस्यैव मुक्तिर्नान्यस्य क्रोधस्तु वरेण तुल्य इति लौकिकभोगत्वापि चरितार्थो भवतीति न कोपि विरोधः । हिरण्यकाशिपुवधे क्रोधस्यापि कथनादिति ॥

इति श्रीमद्भूषणैकतानश्रीयदुपतितनुजपीताम्बराविरचिते

दशमस्कन्धसुबोधिनीटिष्पण्योः प्रकाशे

प्रथमाध्यायविवरणम् ।



## अथ द्वितीयोऽध्यायः ।

द्वितीयाध्यायतात्पर्यं निरूपयन्त उपजीवकत्वमन्त्रं सङ्गतिरित्याहुः । एवमिति ननूद्यमानिरूपणस्य किम्प्रयोजनमित्याकाङ्क्षायां दिव्येण्याम् । विष्णुष्वन्ति । भगवदित्यादि । तथाचैषं भक्तवात्सत्यस्वभावं भगवतो शापयितुं हेतोर्महत्वज्ञापनमित्यर्थः । यद्यप्येवं-विधं हेतोर्महत्वं प्रलहादेऽपि वर्तते । परं ज्ञानविशिष्टया मर्यादाभक्त्यापि रक्षितः । प्रकृतेतु तथा नास्तीतिप्रयोजनान्तरमेवोद्यमस्य वक्तव्यं इत्याशयेन प्रकारान्तरमाहुः । अथवाऽन्येभ्य इत्यादि । एतावतापि न पूर्तिरध्यायतात्पर्यस्येति प्रकारान्तरमाहुः । अथवा महत्वमित्यादि । एते त्रयोपि पक्षाः मूलश्लोकेभ्य एव स्फुटं प्रतीयन्तरतित्रयाणां समुच्चय एव न तु विकल्पः । तेनाथवेत्यत्र वा शब्दोऽवधारणे श्रेयः तथाच पूर्वं हेतुमहत्वं शात्वा तदनन्तरं उक्तप्रकारेण महत्वद्वयमवधारणीयमिति बोधयितुमाचार्यैर्यं धर्मः श्लोकउक्त-इत्यर्थो वाशब्दस्य बोध्यः । सुबोधिन्यामेतदेव स्पष्टी कुर्वन्ति । दुःखहेतुरित्यादि । इह प्रपञ्चे आगन्तुं भगवदागमनाय भक्तानां दुःखहेतुरिति बोधाय तत्कथादुःखकथा शीघ्रगमनहेतुका शीघ्रागमनकारणजन्या पुनः स्पष्टा निरूप्यत इत्यर्थः । एतेन महत्वेत्यर्थस्य प्रथमोर्थः स्फुटीकृतः । द्वितीयार्थं स्फुटीकर्तुमाहुः । सर्वेषामित्यादि । तथाच सर्वेषां दैत्यानां भगवदवतारज्ञापनार्थं आहैष मे प्राणहरो हरिगुहामित्यादिकं सवाक्यमवतारान्तरेभ्योऽत्राधिक्यबोधकमित्यर्थः तृतीयं स्फुटी कुर्वन्ति तथास्तुतिरित्यादि । स्तुतिः ब्रह्मादिकर्तृका तथा पुरुषोत्तमत्वज्ञापिका । अन्यथा स्तुत्यादिकं न कृतं स्यात्तदा पुरुषोत्तमं एव प्रादुर्भूत इति कथा निश्चितं भवेदित्यर्थः ॥ १ ॥ २ ॥ ३ ॥

दिव्येण्यां हेतोष्वित्यत्र । आसुरहननमिति । षट्पुत्रहननं केशिन्यां हिरण्यकशिपुभार्यायां हिरण्यकशिपुपुत्रत्वेनासुरत्वादिति । सुबोधिन्यां सप्तमो वैष्णवत्वमित्याभासे । वुच्छेति भगवद्बुध्या धर्मस्थानभूत इति कंसहतानां धर्माणां स्थानभूतः एतेनैतेषामक्षरधर्मत्वं बोधितं पुरुषोत्तमधर्माणामनिवार्यत्वादिति । नचाऽसन्मरीचेः षट्पुत्रा इत्यादिगुणप्रकरणीयसम्भर्मविरोधः । तदैवैतत्प्रकारेण भवतीति

श्रुतेर्मतभिति सिद्धान्तात् क्षरधर्मतया ऽक्षरस्वेनादोषात् । विवृत्तौ परमावधिरिति आनन्दमीमांसोक्तोत्कर्षस्य परमावधिरित्यर्थः । तदेव विवृण्वन्ति । षडित्यादि महत्वज्ञापनपरिकरमिदं श्लेयम् ॥ ४ ॥

भगवानित्यत्र दयास्थापितोति । प्रपञ्चोपर्तया भृशामिति तृतीयस्कन्धे स्पष्टमिदं प्रतीकारो न भविष्यतोति । परमानन्दप्राकल्प्याभावे सर्वदुःखनिवृत्तेभावादित्यर्थः । येत्यादि । द्वितीयस्कन्धनवमाध्यायसुबोधिन्यां स्पष्टमिदं केवलमिच्छयैवेत्यादि । सर्वै नैव रेष्मै इत्यादिश्रुतिषु सतपोऽतप्यतेत्यादिसाधनान्तरनिहैशदर्शनाद्गवान् समर्थोपि स्वीयेच्छायां हृष्टन्दारमन्यतसम्पादयतीतिनिश्चितं तथात्र योगमायासमादेश इतिनानेन कापि हानिरित्यर्थः ॥ ५ ॥

गच्छदेवीत्यत्र नवभिरिति । अत्र प्रथमश्लोकः षट्पदीरूपो श्लेयः । रोहिणीत्यत्र । किमितितिष्ठतीति । रोहिणीति शेषः । आकाङ्क्षार्थमिति अर्थोनिवृत्तिः मशकार्थो धूम इति चत् । आकाङ्क्षाया अर्थो यस्मात्ताद्वशमित्यर्थः ॥ ६ ॥ ७ ॥

अथेत्यत्र अयमित्यादिसन्दर्भस्यायमर्थः । कंसभयाभावमात्रं नावतारप्रयोजनमपि तु सेवाकारणं साचानेकविधेतिअसम्बन्धिनीच न सर्वफलदेति स्वावतारणावश्यकत्वामिति । विभागे नेति चतुर्विधकार्याचरणकृतो यः स्वरूपव्यूहविभागस्तेनेत्यर्थः । एकवचनमित्यादि । युवां वै ब्रह्मणादिष्टावित्यादि भगवद्वाक्यः पृष्णिसु तपोभ्यां प्रजासर्गसम्पादकपुत्रार्थवरप्रार्थनावगमात्तदर्थं तत्कर्त्तुः प्रद्युम्नस्यैवौचित्यात्तथेत्यर्थः । भूम्यादेवैश्चभूभारहरणार्थमर्थितत्वात्तदर्थं यदा यदाहीति गीतावाक्याद्भरक्षार्थं नावतारआवश्यको मोक्षार्थं ज्ञानोपदेशार्थश्चेति सङ्करणानिरुद्धवासुदेवानामप्यवतरणं न तु तेषां पुत्रता तथा स्वस्यापि ऐक्यभ्रमादेव लोकानां परं तथा प्रतीतिर्भवित्रीति भगवदिच्छा तथाच यथा परशुरामे उभयोर्ब्राह्मणत्वक्षत्रियत्वयोनिर्विशेषेऽपि ब्राह्मणत्वेनैव पुत्रत्वं भार्गवत्वात् । क्षत्रियत्वस्य तु युद्धएव प्रादुर्भावः प्रहारः क्षत्रधर्मस्येत्युद्योगपर्वीयभीष्मवाक्यात् । तामुद्धाटयन्ति । पुत्रतामित्यादि ॥ ८ ॥ ९ ॥ १० ॥ ११ ॥

रामेतीत्यत्र । असंमत्यर्थं इति । स्वरमणस्थानत्वेनैव रामत्वं भगवत्सम्मतं नतु लोकरमणादिति तथेत्यर्थः ॥ १२ ॥ १३ ॥ १४ ॥

आविवेशेत्यत्र । केचित्वित्यादिना यन्मतान्तरमुक्त तदेव कुतो

नाद्रियत इत्याकाङ्क्षानिरासस्तु भगवद्वाक्यस्थांशाभागपदस्य करणं  
भूतस्योपादानाच्छुकेनैव भगवदावेशबोधनात्कृत इति चतुर्ब्यूह-  
रूपैणैव सूमौ पुरषोत्तमप्राकृत्याननु मूलरूपेणाति शङ्कास्यात्तन्निरासा-  
याहुः । पुरुषोत्तमस्त्वत्यादि । मानाकाक्षायां श्रुतार्थापर्ति प्रमाणय-  
ति । अन्यथेत्यादि । नन्वत्र प्रादुर्भावो नोच्यते प्रकरणाभावात् ।  
किन्तु श्रीयशोदादिप्रतीतिरेवानूद्य ततो नेदमत्रमानमित्याकांक्षाया-  
माहुः । माययेत्यादि । तृतीयाध्याये रूपान्तरं यदुक्तं तन्मायाकरणकं-  
तस्य करणभूतामाया च चतुर्थाध्याये अहश्यतानुजाविष्णोरित्यने-  
नानुजात्वेन रूपिता सच्च शब्दो रूढः सोदरत्वलक्षणसामानाधिकर-  
ण्यमन्तरेणानुपपद्यमानस्तत्सोदराग्रजत्वेन भगवन्तं गमयति  
तदेव पूर्वोक्तवाक्यात् नितरां न्युपोद्बलयति । नचानुजात्वं केनाप्य-  
वतारकालीनेनावगतं येन तत्प्रतीत्यनुवादत्वं वक्तुं शक्येत यतो  
यादिदं शुकेनोक्तं । तश्चन्दप्रहे भगवतो मायाङ्गप्तुः शक्तिसाहि-  
त्येन भगवतः प्रादुर्भावबोधनार्थमेवोक्तमिति निश्चयः । एवं चांश-  
भागेनोत्पाद्य कथनादत्र केवल एव प्रादुर्भूत इति सिद्धोऽर्थस्तदेतदु-  
क्तं माययेत्यादिना अयमेव शुकस्याशय इति दृढीकरणार्थमाहुः ।  
उत्पत्तेरित्यादि । अन्यथा उत्सवस्य राजा अहष्टत्वाच्चतुर्थाध्यायोत्तरं  
ब्रजे वसन् किमकरोदित्यस्योत्तरभूतपूतनामोक्षादिकमेव वदेन्नतु सं-  
भ्रमं । अतएतदुपोद्धातत्वेनैव तस्योक्तिरिति शुकस्यायमेवाशय  
इत्यर्थः । अतः परमेकारूपद्वयदर्शनापत्तिशङ्काऽवतिष्ठते तामपाकर्त्तु-  
तामनुवदन्त एवास्य भावं टिप्पण्यामाहुः । अत्रायं भाव इत्यादि ।  
ननु नन्दग्रहाविर्भूतस्यैव तिरोधानं वाच्यमतआहुः । प्रागित्यादि-  
कार्यमिति । अविहितभक्तिरसानुभावनरूपं नाट्यरूपश्च कार्यं । स  
इति कार्यार्थः प्रादुर्भावः । एवञ्चैकदेवोभयत्र प्रादुर्भावः  
पञ्चाध्याय्यामिवेति शाप्यते । रूपद्वयदर्शनापत्तिस्तु दर्शनस्य स्वे-  
च्छाधीनतयैव परिछेदाऽवभानवत्परिहृताङ्गेया । नन्वस्य  
रूपान्तरत्वेन भासमानस्य पुरुषोत्तमत्वेऽनेन व्यूहकार्यकरणासम्भ-  
व इत्यत आहुः । पूर्वेत्यादि । एतेनैव मतान्तरानादरणे बीजमप्युक्त-  
प्रायांननु बभूव प्राकृतः शिशुरित्यनेनोक्तस्य पुरुषोत्तमरूपत्वे किमानं  
मायाकरणकं रूपान्तरमतआहुः । रूपान्तरेत्यादि । तथाच मूले प्रा-

१ समीपे स्थितापि तासामदर्शनम् ।

२ अपारिष्ठेन भगवति परिष्ठेन ज्ञानवत् ।

कृतपदस्यायमेवाशयः । तदेव विवृण्वन्ति । तथाचेत्यादि । तश्चिय-  
तकार्यविषयस्येति । अन्यथा भानविषयस्य मानुषत्वस्येत्यर्थः । अत्रे  
इदं सम्पद्यते । मातृप्रार्थनया चतुर्व्यूहरूपं तिरोधाप्य प्रादुर्भूते पुरुषो-  
तमरूपे यन्मनुष्यतया प्राकृतत्वभानं सम्पादितवान् तेन शुक्लौ वृति-  
रूपस्य रजतस्येव स्वस्मिन् प्राकृतमनुष्यत्वस्याप्युत्पत्तिर्निरूपितोति  
तात्पर्यम् ॥१५॥१६॥१७॥ १८ ॥ १९ ॥ २० ॥ २१ ॥ २२ ॥ २३ ॥ २४ ॥

सत्यव्रतमित्यत्र । स्तुतिश्लोकसंख्यातात्पर्य वदन्तो निबन्धे स-  
ङ्गर्षणोत्पतिर्द्वितीयाध्यायार्थो दैत्यवधार्थत्वस्य स्फुटत्वादिति यदुक्तं  
तदत्र प्राहैष मे प्राणहरो हरिञ्चुहामित्यनेन कंसस्यापि सङ्गर्षणस्य ज्ञा-  
नकथनाद्यथा स्फुटं तथा स्वरक्षकत्वं देवानां ज्ञानादपीति ज्ञापयि-  
तुमाहुः । कालात्मेत्यादि । भगवान् पुरुषोत्तमः प्रश्नोपनिषदि षोडश-  
कल इति श्रावणात् कलाभिः कालात्मा जात इति ज्ञापयितुं तथा-  
स्तुतिः षोडशभिः स्तुतिरित्यर्थः । अत्र प्रकारमाहुः स्वपक्षख्यापकैः  
पञ्चदशभिर्हि पषा देवानां हितकारिणी पक्षपातस्तुतिः । षोडशी ध्रु-  
वा भक्तहितकारिणी स्वभाविकत्वान्निश्चलेति । ननु भवत्वेवं तथापि  
षोडशकलत्वेन कथं कालावगम इत्यत आहुः । वृद्धौ वा ता-  
द्वशो भवेदिति । वा शब्दोऽवधारणे । तथाच तिथिवृद्ध्या तद्वग-  
म इत्यर्थः । एतदेव स्फुटी कुर्वन्ति । अत्रेत्यादिना । तथाच स्तुति-  
सान्त्वनरूपविधाभेदाद्वैविध्येऽपि सान्त्वनश्लोके परः पुमानित्यादि-  
कथनात् षोडशानामपि भगवत्स्तुतित्वमेव यदि च पुरुषोत्तमस्य  
गर्भसबन्धाभावान्नैतेषां साक्षात्पुरुषोत्तमस्तुतित्वं तदातु षोडशभिः  
कालात्मकस्यैव स्तुतिरिति सिद्ध्यति । तत्र पञ्चदशभिः कालात्म-  
कस्तुतिं व्युत्पादयन्ति । कालइत्यादि । अर्द्धेन निरूप्यत इत्यन्तं  
अर्द्धेनेति । त्रिंशदद्वेन तर्हि षोडशभिः कथं स्तुतिरित्यतस्तांव्युत्पा-  
दयन्ति । सचेत्यादि चतुर्द्वेत्यन्तं सचोति चावधारणे सद्गति । षोडश-  
भिः श्लोकैरुक्तः । तेनेदं सिध्यति । आध्यात्मिके द्वापरादिरूपे काले  
विपक्षे सति तत्कार्यप्रतिबन्धार्थं कृपया भगवानाधिवैककालरूपो-  
ऽभवत्तदंशैर्लोकादिभिर्लोकादिविभाजकप्रमाणाद्युपाधिभिश्च एक्षपा-  
तीजात इति । एवं षोडशधाविभागमुपपाद्य तत्प्रयोजनमाहुः । दैत्य-  
कृतादि । दैत्येषु कृतादुपकारात् स्वपक्षपातस्याधिक्यं वक्तुमत्र षोड-  
शधोच्यत इत्यर्थः । लोककृतं चातुर्विध्यं विभजन्ते । तत्रेत्यादि । एतस्यैव

विवरणं लोकसिद्धानीत्यादि । सत्यमिति । सत्यभाषणं तद्विषयश्च यथार्थः । साधनानीति जगदुत्पत्यादि साधनानि । एतावदेव दैत्यपक्षेऽपि तुल्यं । अथ देवपक्षे विशेषं वक्तुमाहुः । तत्रापीत्यादि । लोके प्रमाणादावपि दैत्यपक्षव्यतिरेकश्च दैत्यपक्षाद्वैलक्षण्यम् । भगवत्त्वैव सत्यं प्रमाणं भगवत्त्वैव जगत्प्रमेयमित्यादिरूपेण साधनीय इत्यर्थः । एवं प्रतिशाय प्रथमतः प्रमाणे तमाहुः । तत्रत्यादि । सत्यमिति । सात्त्विकशानविषयं कालश्रेष्ठबाधितं अनृतमिति । राजसंज्ञानविषयम् । व्यावहारिकं गुणसन्निपातकार्यम् । अत इति । देवपक्षपातात् । एतेन मायोपहितो गुणाधीनः कार्येश्वरश्चानृतरूपो निवारितः । एवं श्लोकतात्पर्यमुक्त्वा तत्र स्थितानामष्टविशेषणानां तात्पर्यमाहुः । सत्यमपीत्यादि । अष्टविधत्वादिकं कथमित्याकाङ्क्षायां टिष्पण्यामाहुः । अष्टविधत्वमित्यादि । अग्रे इति । विशेषणत्रयव्याख्यानोच्चरमष्टविधत्वं चकारात् सत्यस्य सत्यमित्यस्य व्याख्यानोच्चरं प्रमाणादिचतुरूपमित्यादिना ब्रयोदशविधत्वत्रिविधत्वाभ्यां षोडशविधत्वं च स्फुटी भविष्यतीत्यर्थः । तेनेकैकस्मिन् विशेषणे प्रत्येकं विधाद्वयमित्येवं षोडशविधत्वं नोच्यते । किन्तु प्रकारान्तरेणोति सुक्ष्मौक्षिकया सुबोधिन्यामंशतः षोडशविधमित्यनेन उपपत्युत्पात्तिरूपाभ्यां निरूपणे स्फुटी भाविष्यतीति बोधितं ज्ञेयम् । नच पुरस्फुर्तिकमष्टविधत्वं विहायांशतः षोडशविधत्वं निरूपणे कुत आग्रह इति शङ्क्यम् । स्तुतौ सत्यविधाः बोधकानां श्रुत्युक्तानां प्रत्यभिश्चानेन तत्सामानाधिकरणबोधनार्थत्वात् । एतद्वोधनार्थमेव सुबोधिन्यां वेदे । सत्यमित्यादिना । श्रुतितात्पर्यमुक्तम् । श्रुतिद्वयं च यदुपन्यस्तम् । तद्याख्यानत्रन्थएवाग्रे स्फुटी भाविष्यति अतस्तत्तात्पर्यमनुक्त्वा यत्सत्यमित्यादेस्तात्पर्यमाहुः । यत्सत्यमित्यादिवाक्यालङ्कार इत्यन्तं एतत्कथनप्रयोजनमाहुः । श्रुताविवेत्यादिना । तथाच यथा त्वं अहमस्मि भगवो देवते अहं वै त्वमसीति जावालश्रुतौ त्वं व्यापक पराग्निवाच्चि वेद्ययोस्त्वमहं पदार्थयोर्व्यतिहारेण भगत्वादैक्यप्रतिपादनम् । तथास्यामपि श्रुतौ सत्यमपरं सत्यमिति वाक्यस्थव्यतिहारेण परसत्ययोः केनचिह्नरूपेणैक्यं प्रतिपाद्यते तथा सति येन रूपेणास्यां श्रुतावैक्यं प्रतीपादनीयम् ।

एवमनेन प्रकारेण सत्यत्वसर्वोत्कृष्टत्वयोर्भिन्नप्रतीति विषययोरपि  
ऐक्यं स्तुतौ प्रतिपादनीयमिति सुबोधिनीफक्तिकार्थो ज्ञेयः । सुबो-  
धिन्याम् । एवं विधाद्वयं व्याख्याय तृतीयां व्याकुर्वन्ति । अत एवे-  
त्यादि । यतः सत्यपरयोरैक्यं अतस्तथेत्यर्थः । तुरीयां व्याकुर्वन्ति ।  
ऐहिकेऽपीत्यादि । अत्र सतां सत्यमिति श्रुतिवाक्यं साकाङ्क्षं त-  
न्मूलं फलमिति पदद्वयेन पूरितम् । तथाच सतां सत्यमेव मूलं स-  
त्ताप्रयोजकं अतस्तदेव फलमित्यर्थः । पूर्ववाक्यआमुष्मिकफलस्य  
कथनेनात्र ऐहिकफलग्रहणस्यौचित्यात् । प्राजापत्यो हारुणिरिति  
द्वितीयश्रुतौ तथैव ऐहिकफलस्य सिद्धत्वाच्च । पञ्चमीं व्याकुर्वन्ति ।  
अत इत्यादि । यतः यथार्थत्वादवाधित्वाच्च सतां सत्यमेव प्र-  
तिरूपम् । इतिहेतो उक्तविधाः सत्ये एव रमन्ते क्रीडन्ति रता-  
भवन्तीत्यर्थः । द्वितीयश्रुतिस्तु न व्याख्याता तदुपन्यासप्रयोजनं  
त्वग्रे वाच्यं । तदत्रापि निरूप्यत इति । औतं पञ्चाविधत्वं स्तु-  
तावपि निरूप्यत इत्यर्थः । श्रीभागवतस्थं सत्यवृत्तं वाक्यं व्याकुर्व-  
न्ति । लोकेहीत्यादि । टिप्पण्यां यस्त्वत्यादि नोच्यत इति ।  
यस्तु यत्किञ्चनवृत्तमातिष्ठति स पर इत्युच्यते । तथा सत्यमपीत्य-  
न्तेनोच्यत इत्यर्थः । सुबोधिन्यां । तथासत्यमपीति । अत्र आतिष्ठती-  
त्यन्तं वाक्यं पुनरावर्त्तते इति बोध्यम् । तथाचैतयोराश्रयाल्लोके पर-  
त्वकथनेन श्रुतौ परशब्देनोभ्यसंगृह्यत इत्यर्थः । तदेतत्प्रकृते यो-  
जयन्ति । भगवतस्तूभयं सत्यमिति । यत्सत्यं यथार्थम् । तत् उभयं  
सत्यं व्रतं चेति द्वयम् । भगवत्स्वामिकं यत्पुनर्दम्भादिना कृतमय-  
थार्थं तद्वगवत्स्वामिकं न । तथाच श्रुतौ यथार्थत्वादेवोत्कृष्टतया  
परत्वमितीस्तुतावपि सत्यमुद्दिश्यैवं परत्वविधानाच्छ्रौतार्थसामा-  
नाधिकरण्यमेवेत्यर्थः । नच बहूब्रीहौ चित्रगुलम्बकर्ण इत्यादि-  
षु प्रथमनिर्दिष्टयोर्लम्बवित्रयोरेव विधेयत्वदर्शनात्सत्यव्रतपदेऽपि  
सत्यस्य विधेयत्वं शङ्का कुटादिर्बाह्यणादयः शूद्रदासोक्तराः  
प्रजा इत्यादौ व्यभिचारदर्शनेन ( प्रथमनिर्दिष्टस्यैव विधेयत्वं )  
तथा नियमाभावात् । तदेतत् टिप्पण्यां निर्गमयन्ति । लोकेहीत्या-

१ यथा व्रते आतिष्ठति तथा सत्ये आतिष्ठति सोपि परेत्यर्थः ।

२ व्रतसत्यम्

३ द्रष्टान्तेन बोध्यन्ति ।

दि । निरूपितं भवतीति । परत्वरूपेणोक्तं भवतीत्यर्थः । सुबोधिन्या-  
म् । एवं सत्यपदस्यार्थं व्याख्याय तस्मात्सत्ये रमन्त इति श्रुतिता-  
त्पर्यबोधनाय पदसम्बन्धमाहुः सत्यमित्यादि । तथाच सत्ये रताः  
शरणं प्रपन्नाः ननु भयादिनेत्यर्थः । एतेन हृष्टाः स्तुवन्तीति श्रीधरो-  
क्तमवतरणमादृतं शेयम् । एवं पदसम्बन्धसुकृत्वा लोके हि व्रतमि-  
त्यादिना यदुक्तं तश्चिगमयन्ति । एवमित्यादि तद्विवृण्वन्ति टिष्ठ-  
ण्याम् । मूलइत्यादि । तथाच व्रतपदं स्वशक्यस्य परत्वेन सम्बन्धे-  
नाजहत्स्वार्थया सत्यमापि प्रापयतीति परत्वसुभयप्राप्नौ हेतुरित्य-  
र्थः । तेन सिद्धमाहुः सत्यं व्रतमित्यादिना । द्वैविध्यमित्यन्तेन । अत्र  
व्रतपदेनोक्तायां विधेयकोटौ यद्व्रतं सत्यं चोक्तं तयोः स्वरूपमनु-  
पदमेव व्रतह्यपोषणादिना टिष्ठण्यां स्फुटिष्यति । तथाचैवं व्या-  
ख्यानेन श्रुतौ सत्योहेश्यकापराविधेयकाविधा या उक्ता सा बोधिते-  
त्यर्थः अग्रिमं पदं विवृण्यन्तीत्याहुः अग्र इत्यादि । अत्रापि सत्य-  
परपदेऽपि लोके लौकिकं नियामकम् । सुबोधिन्यां यत्परं लोक इत्य-  
नेनोक्तम् । वैदिकं द्वादशविधं च सुबोधिन्यां वेदेत्यारम्भ्य संन्या-  
सश्चेत्यन्तेनोक्तम् इति द्वैविध्यम् एवं प्रकारकद्वैविध्यमित्यर्थः ।  
तेनात्र नियामकत्वं परशब्दार्थः स्फुटति । तच्च यथाशास्त्रं प्रणीयमा-  
न्नदण्डनीतीत्यादिरूपम् । दण्डो दमयतामस्मि नीतिरस्मि जिगी-  
शताम् इति गीतादिवाक्यात् । द्वादशविधस्य परत्वं तु श्रुतौ किं  
भगवन्तः परमं वदन्तीति प्रश्नेन तदुत्तरेण च परमत्वेनोक्तत्वं त-  
देतत्सुबोधिन्यां स्मारयन्ति । अत्र श्रुतिरित्यादि । सा तु सत्येन  
वायुराचलति सत्येनादित्योरोचते दिवि सत्यं वाचः प्रतिष्ठा  
सत्ये सर्वं प्रतिष्ठितं तस्मात्सत्यं परमं वदन्तीति । एवं तपः आदी-  
नामापि श्रुतिर्बोध्या । अर्थस्तु । सत्येन पूर्वजन्मीनसत्यभाषणेन मनु-  
ष्यत्वादेवतारूपत्वं प्राप्यलोकोपकारार्थं वायुर्भूत्वा आवाति । एवं  
मादित्योपि दिवि रोचते प्रकाशं करोति । सत्यमेव वाचः वागिन्द्रि-  
यस्य प्रतिष्ठास्थिरं स्थानं अनृतं तु न तथा । सत्ये यथार्थभाषणे  
सर्वं व्यवहारजातं प्रतिष्ठितम् । तस्मादेतोः सत्यं परममुत्कृष्टं सा-  
धनं वदन्तीति । अत्र प्रथमे वाक्यद्वये आमुष्मिकफलोत्कर्षः सिध्य-  
ति । तदाग्रिमवाक्यद्वये वैहिकफलोत्कर्षः । एतदाभिप्रेत्यैव प्रथम-  
श्रुतौ सतां सत्यमित्यत्रहिकं फलं व्याख्यातम् । भगवद्व्रतानां परत्वं

तु असाधारणत्वादेव स्फुटं शेषस्य भगवन्नियामकस्य परत्वं सुबोधिन्यामेवोपपादितमित्याशयेनाहुः । टिष्ठण्यां भगवतो व्रतमित्यादि। तथा सति परपदेन विधाच्चतुष्कसंग्रहं इति भावः । एव च मूले सत्यपरपदे सत्यं परं यस्येति बहुव्रीहौ लम्बकर्णादिवत्पूर्वनिर्दिष्टस्य विशेषणभूतस्य सत्यस्य विधेयत्वं परपदोक्तस्य चतुर्विधस्य नियामकादेखेश्यत्वं बोध्यम् एवमत्रश्रुत्युक्तव्यतिहारबोधकं मूलस्थं पद्धयं विवृतम् । व्यतिहारफलमैक्यंत्वग्रे विवेचनीयं लोहित्रय इत्यादिना सुबोधिन्यां त्रिसत्यपदं विवृण्वन्तीत्याशयेन तत्सिद्धं विधाय द्वयमष्टविधत्वपूरणाय स्फुटी कुर्वन्ति । त्रिसत्यमित्यादि । स्पष्टार्थमिदम् ॥ सुबोधिन्यां त्रिसत्यपदतात्पर्यमाह । अनेनेत्यादि । त्रिसत्यपदेन साधनफले सत्येन “न स्वर्गाल्लोकाच्यवन्त” इति श्रुत्युक्तं साधनम् । सतां हि सत्यमिति श्रुत्युक्तं फलं च त्रिसंख्यासामान्येनैकीकृत्य निरूपितमित्यर्थः । श्रुत्युक्तानां स्वोक्तानां च विधानां पूरकं रूपं स्फुटी कुर्वन्ति । एवमित्यादि । उपपत्तिरूपं इति । उपपत्त्या रूप्यते तावश्च इत्यर्थः ॥ टिष्ठण्यां कथमुपपत्तिरूपत्वमित्याकाङ्क्षायां विवृण्वन्ति । भगवत इत्यादि उपपत्तिरूपत्वमित्यन्तेन । आदिकमित्यनेन सत्यस्य संग्रहः । व्रतानि चेति । चेन्नभगवन्नियामकसत्यस्य संग्रहः । तथाचोक्तरूपयोपपत्या निरूप्यत्वादुपपत्तिरूपत्वमित्यर्थः । सुबोधिन्यां सत्यव्रतपदव्याख्याने सत्यपरपदव्याख्याने च व्रतसत्ययोः प्राविष्ट्वात्तयोरभेदे परपदोक्तनियामकयोश्चाभेदे विधाष्टकपूर्तिदुर्धटेति तदभावाय तेषां स्वरूपमाहुः । व्रतं हीत्यादि । एवं सत्यव्रतपदं विवृतम् । यत्र सिद्धं यत् व्रतं सत्यं च तत्प्रमाणभूतं बोध्यम् । भगवत्सम्बन्धिना तावशेन लौकिकव्रतेन सत्येन च कर्तृनिष्ठधर्मप्रमितजनादिति । अन्यत्स्पष्टमिति । यत्परं लोक इत्यादि सुबोधिनीस्थ लोके लौकिकं नियामकमित्यादिना विवृतत्वात् स्फुटमित्यर्थः । तदेतत्संगृहन्ति । लौकिकमित्यादि लौकिकमिति । नियामकमिति शेषः । नियामकं चेति । देवहितकारिणो नियामकं चेत्यर्थः । इदं चतुर्विधं सत्यं प्रमेयभूतं बोध्यम् । स्मार्चवैदिकभगवदीयवाक्यैः प्रमितत्वादिति । एवं षट्भेदापि श्रौते विधेयकोटिश्च-

<sup>१</sup> लौकिकस्य परत्वं वैदिकस्य परत्वं भगवद्व्रतानां परत्वं लौकिकव्रतस्य भगवन्नियामकस्य परत्वम् ।

पिते । त्रिसत्यपदोकं विधाद्वयं व्याकुर्वन्ति । लोका भूर्भुव इत्यादि । लोकाः फलरूपा इति । पुरुषार्थत्वेन प्राप्यत्वात् फलरूपाः । इतरेत्वितराणीति । कायादयस्तु वस्तुतस्साधनशेषत्वात्साधनानि । इदं च द्विविधमिति । त्रिसत्यपदे त्रिशब्देनोक्तं द्विप्रकारकमित्यर्थः । एवं विधाष्टकं निगमयित्वा त्रिसत्यपदसुबोधिन्याम् । चतुर्द्वैति । यदुक्तं तत्त्विगमयन्ति । एवमष्टेत्यादि । एवमष्टविधत्वं सत्यस्य उक्तभेदेन उक्तरीत्या संग्रहीतो यः पोढाभेदस्तेनेत्यर्थः । चतुर्विधत्वं निगमयन्ति । पदद्वयेत्यादि । सत्यव्रतं सत्यपरमिति पदद्वये यो विधेयभेदस्तेन द्विविध्यम् । प्रमाणप्रमेयत्वाभ्यां द्विविधत्वम् । त्रयं त्रिसत्यपदे त्रिशब्देनोक्तं द्विविधम् । फलसाधनभेदेन द्विप्रकारकम् । तथाचैवं मूलस्थैः त्रिभिः पदैः श्रौतं चतुर्विधत्वं समर्थितं शेयमित्यर्थः । सुबोधिन्याम् । नन्वेवं श्रौते चातुर्विध्ये स्वोक्तेऽष्टविधत्वे च समर्थिते शेषाणां पञ्चानां विशेषणानां किम्प्रयोजनमित्याकाङ्क्षायां श्रौतव्यतिहारफलभूताऽभेदसाधनं स्वोक्तपोडशविधापूरणं च प्रयोजनमित्याशयेनाहुः । उत्पत्तिरूपमित्यादि । उत्पत्यरूप्यते निरूप्यते तादृशं पञ्चभिर्विशेषणैर्निरूपयतीत्यर्थः । तत्र प्रथमविशेषणं व्याकुर्वन्ति यत्पूर्वमित्यादि । श्वो न भवेदिति । द्वितीयदिनात्माकालो यदि भगवता नोत्पादितो भवेत् । तथाचाष्टविधं सत्यं भगवदुपादेयत्वाद्वाक् सत्यत्वप्रयोजकमित्यर्थः । अग्रिमविशेषणमष्टमप्यन्तिदिशन्ति । एवं सर्वत्रेति । निहितं च सत्य इत्यादिविशेषणेष्वप्यष्टविधं सत्यं तत्तदुक्तेन धर्मेण तत्कार्यप्रयोजकं शेयमित्यर्थः । अग्रिमपदं व्याकुर्वन्ति । न केवलमित्यादि तत्तात्पर्यमाहुः । अनेनेत्यादि । विशेषणचतुष्टयानन्तरवार्त्तिना निहितं च सत्यं इति विशेषणेनाष्टविधसत्यस्योत्पत्तिप्रयोजनविचारेऽष्टविधं सत्यं भगवद्रक्षितत्वेन प्रमेयम् । भगवदधिष्ठितत्वेन स्वस्वकार्यसाधनं चोक्तम् । नह्यरक्षितं प्रमातुं शक्यते । न वा भगवदनधिष्ठितं स्वस्वकार्यं साधयितुं शक्नोति । गामाविश्य च भूतानिधारयाम्यहमोजसेत्यादिवाक्यैस्तदभिध्यानादेव तु तल्लिङ्गात्स इति न्यायेन च भगवदधिष्ठितस्यैव कार्यरक्षत्वेन सिध्यत्वादित्यर्थः । ननु यद्येवं तर्हि प्रमाणफले कुत्रोक्ते इत्यत आहुः । इतरा-

२. स परमात्मा आकाशादिरूपेण वाय्वादीन्मूजेति । ताल्लिङ्गात् । कर्तृत्वं ग्रन्थाणो लिङ्गं तस्मात् । तर्हि कथमाकाशायुपादानं तदभिध्यानात् । तत्कावार्थं तदात्मकत्वं भगवतस्तस्मात् ।

वाद्यन्तयोरिति । एतस्यार्थाण्डिपण्यां वक्तव्यः । नन्वितरावाद्यन्तयो-  
रुच्येते इत्यत्र किं गमकमित्यत आहुः । चकार इत्यादि । निहितं च  
सत्य इत्यत्र चकार उक्तं समुच्ययन्निरर्थकः स्यादित्यनुकं प्रमाण-  
फलसमुच्चयरूपमर्थमाह । तथाच चकार एतद्वमक इत्यर्थः । इतरा-  
द्यन्तयोरिति यदुक्तं तद्विष्टपण्यां प्रकारद्वयेन विवृण्वन्ति । इतरा-  
वित्यादि । अत्र प्रमाणेत्यारभ्य प्रासिद्धे इत्यन्तमेकप्रकारम् । अथवे-  
त्यारभ्य इत्यादिनेत्यन्तो द्वितीयः । तत्र प्रथमे प्रकारे सत्यस्य यो-  
निमिति विशेषणं सत्योत्पत्तिमात्रबोधकम् । नतु विधासंग्राहकम् ।  
द्वितीयं तु प्रमेयसाधनबोधकमिति सुबोधिन्यां स्पष्टम् । तृतीयं प्र-  
तिष्ठितत्वबोधकम् । अस्मिन् पक्षे सुबोधिन्युक्तस्य यथा पूर्णेत्यादि  
अन्थस्य विरोध इत्यरुच्या पक्षान्तरमाहुः । अथवेत्यादि । ननु यो-  
निशब्दस्य कारणवाचकत्वादत्र प्रमाणनिरूपणं कथं सङ्घेत इत्या-  
काङ्क्षायां सत्यस्य योनिमित्यनेन प्रमाणनिरूपणे प्रकारमाहुः । माने-  
त्यारभ्य मानमित्यन्तम् । विवृताविति सुबोधिन्याम् । नन्वेवं सुबो-  
धिन्याविरोधेन प्रमाणफलयोः सिद्धौ पूर्वोक्तप्रकारलिखनस्य किञ्च-  
योजनमिति चेदुच्यते योनिशब्दस्य कारणे निर्गृहत्वादत्र च सत्य-  
कारणत्वेनैव प्रयोगात्तस्य कारणत्वेन सङ्क्षेपे मूलविरोधापत्तिः ।  
सत्यस्य सत्यमिति विशेषणस्य फलबोधकताङ्कीकारेऽजहल्लक्षणाप-  
त्तिमूलविरुद्धः पक्षः सुबोधिन्यां कुत आदत इति चेदआप्युच्यते ।  
योनिशब्दस्य प्रमाणपदत्वं शास्त्रयोनित्वादित्यत्र भास्कररामानुजा-  
चार्याभ्यामादतम् । प्रकृते च भगवतो योनित्वकथनेन सत्यस्य तदु-  
त्पन्नत्वं साधितं अतस्तेन धर्मेण सत्यं प्रमाणमिति कथने को वा  
मूलविरोधः । किञ्च सत्यस्य सत्यमिति विशेषणे भगवतः सत्या-  
धिदैविकत्वमुक्तम् । तत्र प्रतिष्ठितत्वेन रूपेण सत्यस्य फलत्वकथने  
ऽपि को वा मूलविरोध इति जानीहि । एवं च पुरस्फुर्तिकमादाय  
प्रथमः प्रकारः । सूक्ष्मेक्षणमादाय द्वितीय इति टिप्पण्यां न कोपि  
दोषः । सुबोधिन्यां सत्यस्य सत्यमिति कथनेन कथं लयस्य बो-  
ध इत्याकाङ्क्षायामाहुः । यथेत्यादि । यथा पूर्णमदः पूर्णमिदमिति  
मन्त्रे पूर्णशब्दवाच्यस्य प्रपञ्चस्य स्थित्युत्पत्ती उक्ता पूर्णस्य पूर्ण-  
मादायेत्यनेन स्वजनके आधिदैविके पूर्णे ब्रह्मणि कार्यस्य लय उ-  
च्यते । तथात्रापि सत्यस्योत्पत्तिस्थितीपूर्वविशेषणाभ्यामुक्त्वा अत्र

सत्यस्याधिकारिकं सत्यमिति वोधनेनोत्पत्तिस्थिति प्रसङ्गादेल्य  
 उच्यते इत्यर्थः । तर्ह्यत्र कथं फलबोध इत्यत आहुः । सत्य एवेत्या-  
 दि । प्रलयो हि कारणे प्रवेशरूप इति कार्यं सत्यं कारणभूते सत्ये प्र-  
 तिष्ठितं भवति तच्च भगवानेवेति तेन रूपेण सत्यं फलमित्यर्थः । तदु-  
 पपादयन्ति । अनेनेत्यादि । उक्तमित्यन्त अनेन प्रकारेण फलमुक्तमि-  
 त्यर्थः । एवं विशेषणं ब्रयोक्त्या विधा पञ्चकसिद्धिं निगमयन्ति ।  
 एवमित्यादि अष्टविधस्य सत्यस्यानेन प्रकारेणोत्पत्त्यादिप्रसङ्गे  
 प्रतिष्ठितत्वस्यापि सिद्ध्या तदादायपञ्चविधं सत्यमुक्तमित्यर्थः ।  
 अनेनैव ब्रयोद्दशत्वस्यापि सिद्धिमाहुः । एतावतेत्यादि । क्रि-  
 याशक्तिरितक्रियाजनकं क्रियात्मकं चत्र गवत्सामर्थ्यम् ।  
 अत्र क्रियाशक्तेष्वयोदशविधत्वमेवं शेयम् । ब्रतसत्ययोर्धर्मा-  
 नुमापकत्वात् प्रमाणकोटिपातेऽपि कर्मरूपत्वात् क्रियारूपत्वं  
 प्रमेयरूपाणां चतुर्विधनियामकानां तथात्वं यथासंभवं क्रिया-  
 रूपत्वात्तज्जनकत्वाच्च स्पष्टमेव । साधनफलयोद्य कर्मप्रधानकत्वात्तथा-  
 त्वम् । अग्रे च साधनस्यापि तथात्वादेव क्रियारूपत्वं प्रमाणस्यापि  
 उत्पत्तिक्रियान्तःपातित्वात् तथात्वम् । उत्पत्त्यादिक्रियान्तःपाति-  
 त्वादेव च प्रतिष्ठितफलरूपयोरपीति तथा । भगवच्छक्तित्वं तु भगव-  
 दाधारकत्वात्सुरं आग्रिमविशेषणं व्याकुर्वन्ति । ज्ञानशक्तिमित्या-  
 दि । ज्ञानजनिकां भगवच्छक्ति सत्यत्वेन निरूपयतीत्यर्थः ननूत्र ऋत  
 सत्ययोद्ययोर्निरूपणस्य किं प्रयोजनमित्यतस्तदुपपादयन्ति । ज्ञान-  
 शक्तिरित्यादि । प्रमाणं वेद इति । तस्यानपेक्षतया प्रमाण्यस्य तत्रैव  
 पर्यवसानात्तथा प्रमेयं भगवद्धर्मा इति । ये चैव भगवता प्रोक्ता इत्या-  
 दि वाक्यैः प्रभितत्वात् । ऋतसूनृतावाणीति । सूनृता सत्यप्रतिपा-  
 दिका ऋतं च सूनृतावाणी कविभिः परिकीर्तितेति भगवद्वाक्यात् ।  
 अत्र तन्निरूपणप्रयोजनमाहुः । वेद इत्यादि । उक्तमिति । द्वयमुक्तम् ।  
 सत्यं एवेति सत्ये पूर्वोक्ते पञ्चदशविधे एव । सत्यात्मकपदं प्रका-  
 रान्तरेण व्याकुर्वन्ति । कं फलं वेत्यादि । अत्र आत्माचकं च आत्मकं  
 सत्यं आत्मकं यस्येत्येवं विश्रहो बोध्यः एवं व्याख्यानस्य प्रयोजन-  
 माहुः । सञ्चिदित्यादि । तयोक्तमिति । तथाचाच्चात्मित्यर्थः । अं-  
 शतः षोडशविधस्वं यत्पूर्वं प्रतिज्ञातं तन्निगमयन्ति । टिप्पण्याम् ।  
 प्रमाणादीत्यादिषोडशधेत्यन्तम् । अत्र च सत्यस्योपपत्युत्पत्तिभ्यां

सर्वस्मिन् भगवदुपादेयत्वभगवत्त्वप्रमिति जनकत्वात्प्रमाणत्वं बोध्यम् । किञ्च श्रीधरीये सत्यव्रतपदस्य सत्यसङ्कलपत्वं यद्वाख्यातं तदत्र भगवतो व्रतादीनीत्यादिना सिद्धम् । सत्यपरपदे सत्यं परं प्रापकं यस्येति यद्वाख्यातं तदत्र क्रियाशक्तेः त्रयोदशविधत्वेन सिद्धम् । यच्च त्रिसत्यादिविशेषणचतुष्टयपदं व्याख्यातं तदत्र सत्यस्य योनिमित्यादि विशेषणत्रयेणैव सिद्धं तेन तन्मते त्रिसत्यमित्यस्य विशेषणवैयर्थ्यं व्याख्यानव्याख्येयभावस्यागतिकत्वादतो दोषाणां विद्यमनत्वात्तदुपेक्ष्यमिति बोध्यम् ॥ २५ ॥

एकायन इत्यत्र एवं प्रमाणेत्यादि । पूर्वश्लोके सत्यस्य प्रमाणत्वकथने सत्यात्मकमित्यनेन भगवतः प्रमाणरूपतामुक्त्वाऽग्रेत्वमेक-एवास्येत्यनेन श्लोकेन साधनरूपतां वदिष्यन् । तदुभयसंहृष्टैनैकायनश्लोकेन भगवतो जगदूपतया प्रमेयतामाहेत्यर्थः । ननु ब्रह्माण्डस्य वृक्षत्वमत्र निरूप्यतेऽतः कथमत्र भगवतः प्रमेयत्वप्रतिपत्तिरित्याकाङ्क्षायामाहुः । वृक्ष इवेत्यादि । भगवान् वृक्षरूप इति । तेन आदिवृक्षोऽसौ इति मूलान्वयो बोधितः । नचात्र श्रुतौ वृक्षो हृष्टान्तत्वेन प्रविष्टोऽतो नानया भगवतः प्रमेयत्वोपाष्टम्भ इति शङ्क्यम् । ऊर्ध्वमूलमर्वाकूङ्घाखं वृक्षं यो वैदकश्चन मृत्यु न स जातु नः स श्रहधात् मृत्युर्मारयादितीति श्रुत्यन्तरे मृत्युमारणभावश्रद्धारूपफलेन तस्य वृक्षस्य भगवदूपतावगमादिह कार्यरूपवृक्षनिरूपणेऽपि तेन कारणवृक्षस्यानुमानान्नप्रमेयत्वहानिरित्यर्थः । ननु तथापि सदूपस्य तथात्वमस्तु कालात्मकस्य कथमिति चेन्न । कालस्य जगदुपादानत्वात् । गुणव्यतिकराकारो निर्विशेषो प्रतिष्ठितः । पुरुषस्तदुपादानमात्मानं लीलया सृजादिति तृतीयस्कन्धे तथा प्रमेयत्वसिद्धत्वात् । उपादेयस्योपादानात्मकत्वेन काले तथात्वसिद्धेरप्रत्यूहत्वादिति । निरूपितेति । तृतीयस्कन्धे एते देवाः कलाविष्णोरित्यादिनोक्तेत्यर्थः । दैत्यकल्पादत्र फलेऽपि विशेषमाहुः । नराणां कामित्यादिना ॥ २६ ॥ २७ ॥

विभर्षीत्यत्र ॥ अनेन क्षेमार्थावतारोक्त्या देवेषु पक्षपातो बोधितो श्रेयः ॥ २८ ॥

त्वमित्यत्र ॥ पृथिव्यादित्रयाणां चरणत्वेऽपि कथं पोतत्वमित्या-

१ श्रीमतां बाब्यं प्रमाणं वर्तते य आगमनार्थं प्रतिज्ञा कृता सा सत्या ।

काङ्क्षायामाहुः । भूमिश्चेदित्यादि । भूमेर्जलोपरिष्टवेन पोतत्वस्य प्रसिद्धत्वात्सा पोतरूपा सार्वजनीना । आकाशस्य च विष्णुपदतायाः प्रसिद्धत्वात्तत्र यद्तरन् तत्तारकाणां तारकंत्वमिति श्रुत्या तत्रत्ये जले आकाशेनैव तासां तरणात्तदपि पोतरूपं सार्वजनीनम् । प्रहृते च भूमौ स्थित्वा कर्मादिसाधनकरणे स्वर्गिण्योऽयेतमिच्छन्तीति वाक्येन भूमेरेव प्रयोजकत्वात्पोतत्वम् । आकाशस्यापि हार्षस्य ध्यानप्रयोजकत्वात्पोतत्वं बोध्यम् । अक्षराऽनुपपत्तिमुद्भावयन्ति । भगवश्चावकेत्यादि । तदेतद्विष्ण्यां विष्णवन्ति । अक्षरेत्यादि । तेन पुरुषरूपेणेति समाधिकलिपतपुरुषरूपेण । सुबोधिन्यां समाधिकलिपतस्यापि तारकत्वे उपपत्तिमाहुः अयन्तित्यादि । तथा च समाधिकलिपतस्यात्मदर्शनस्य मानसधर्मत्वस्य तत्वमित्यर्थः । कथमदृष्ट्वारकतानिवारणमित्यत आहुः । पादेत्यादिकरणं समाधिरेवेति । तथा च यस्य कस्यापि चरणस्य ध्यातस्यैव पोतत्वमभिप्रेतम् । ननु वास्तवस्येति । तस्यापि तथामाहात्म्यमित्यर्थः । महान् कृत इति । महत्कृतशब्दावयवस्य कृतशब्दस्य तात्पर्यमिदम् । इति प्रमाणसमाप्तिरिति । भगवद्वर्णजनकत्वेन प्रमाणपर्यवसानमित्यर्थः ॥ २९ ॥

स्वयमित्यत्र ॥ सम्पूर्णानुवाद इति । अन्यं प्रति सम्पूर्णानुवादे ॥ किमत्र प्रमेयं योगप्रमाणेन प्रमितं भवतीत्यत आहु । मोक्षेत्यादि । मोक्षः संप्रदायश्चेति । फलत्वेन साधनत्वेन चेति शेषः । तथाचैतद्यमिह योगजधर्मेण प्रमितं भवतीत्यतस्तथेत्यर्थः । अलौकिकरणं च पूर्वोक्तसमाधिरूपं बोध्यम् । ननु श्लोकद्वयेऽपि संसारस्य समुद्रत्वकथनात्प्रत्युतास्मिन् दुस्तरत्वानुकेरत्र चरणस्य पोतत्वकथनमेवोचितं तदपहाय किमिति नौत्वादिकमुच्यत इत्याकाङ्क्षायामाहुः तेष्वित्यादि । सर्वप्रदर्शक इति । कूलपरिच्छन्नतया सर्वसंसारदर्शकः । एतस्यैव विवरणम् । तत्कृपयेत्यादि । एव श्व पूर्वोक्तेन स्मार्तेन योगरूपेण प्रमाणेन भगवश्चरणरूपभक्तिमार्गात्मकसाधनभूतं प्रमेयम् । ततो भगवत्प्राप्त्यात्मकं फलरूपं च प्रमेयं प्रमितं भवतीत्यर्थः । चरणस्य संप्रदायपरत्वं तु पूर्वश्लोकोक्तमहत्कृतपदादेव सिद्धमिति न चोद्यावसरः । एतद्विदर्शनं च भक्तियोगेन मनसि सम्यक् प्रणिहित इति प्रथमस्कन्धोक्तव्याससमाधिसंदर्भात् ब्रेयम् । सत्सु अनुग्रहो

१ तारकासु तारकत्व धर्मविशेषः ।

यस्येति । तथार्वाचीनानामतथात्वेषि तन्मूलभूतेष्वाचार्येष्वनुग्रहा-  
तदनुसारिणस्तारयसीत्यर्थः ॥ ३० ॥

येऽन्य इति ॥ नन्वस्मिन् श्लोके बहिर्मुखनिन्दैव वृश्यते । ननु  
किञ्चित्साधनमतः कथमस्य साधनबोधकत्वमित्याकाङ्क्षायां तद्वोध-  
कत्वप्रकारमाहुः साधनमित्यादि । तथाच तदतिरिक्ते असांप्रदायिके  
साधने निराकृत तत्र वृढविश्वासो भवत्यन्यथा पाक्षिकत्वं स्यादिति  
तदितरनिन्दाद्वारा नहि निन्दाज्ञा येनात्र साधनस्यैव कथनमिति  
भावः । विकर्मसहितमिति । ज्ञानविशेषणम् । तदेतद्विप्पण्यां विवृ-  
ण्वन्ति ॥ सम्यगित्यादिना । सुबोधिन्याम् । तथाबुद्धिरिति । निरी-  
श्वरादिबुद्धिः । महता कष्टेनेत्यादि । इदं कृच्छ्रपदस्य विवरणं असु-  
रपक्षपातादिति । अन्यपदोक्तानां तेषां तथात्वात् । तस्मादिति वि-  
षयत्वेनात्मज्ञानादित्यर्थः । साधनत्वेन परिग्रहादिति । भावनासाध-  
नत्वेन परिग्रहात् । शृङ्खलद्वीप इत्यादि पुराणान्तरादौ प्रसिद्धं परि-  
त्यागवदिति सप्तम्यर्थेवतिः ॥ ३१ ॥

तथा न ते इत्यत्र ॥ विकर्मादिनेति । यः कश्चिद्वैष्णवो लोके मि-  
थ्याचारोप्यनाश्रमीत्यादिवाक्येषु वैष्णवविशेषणतयोक्तेन विकर्मा-  
दिना । साधनत्वेनैवेति । त्वदीयतासाधनत्वैव । अतस्तुल्यत्वा-  
दिति । भगवद्भावे साधनत्वेन परिग्रहस्य तुल्यत्वात् । स्मार्त्तस्येति ।  
मोक्षशेषभूतस्य । पूर्वं तद्वत्प्रवृत्ता इति । इदं मूलस्थ तथापदस्य  
विवरणम् । तथाचैवमन्वयः । ये तथा पूर्वं तद्वत्प्रवृत्तास्तेषि ताव-  
काः सन्तः नभ्रश्यन्तीति । पाद इत्यादि इदं भ्रश्यन्त्यऽपि नेत्यस्य  
विवरणम् । एतस्यैव निष्कर्षमाहुः । आरुह्येत्यादि । यन्तु यथापूर्व-  
श्लोकोक्ताः पतन्ति तथा ते तावकाः न भ्रश्यन्तीत्यन्वयं कश्चिदाश-  
शङ्के । तथाच पातो भवति परं तथा न भवतीत्यर्थं चाह । तन्मन्दम् ।  
ते इति पदस्य वैयर्थ्यापत्तेः । यदि हि तच्छब्दस्येदं बहुवचनं  
तदा तेन पूर्वश्लोकोक्ता एव परामर्षणीयाः तेषां तु पात उक्त इति  
नभ्रश्यन्तीति वाक्यस्यैव विरोधः । यदि च युष्मच्छब्दस्य षष्ठ्येक-  
वचनं तदा तेनैव भगवदीयतायाः प्राप्तवाच्चावकपदस्य वैयर्थ्यं ।  
एवमन्यदपि तर्कितं दुष्पर्णीयमिति दिक् । तत्रत्यानामिति रात्रौ भवा-  
नां भगवति विलासचिन्हानां स्मार्त्तभक्तिमार्गं विद्यमानानां जीवानां  
वा दर्शनार्थमित्यर्थः । विकर्मतुल्यत्व इति । विषयासक्तिसञ्चावे-

नेतरमार्गतौल्येऽपि “अपि चेत्सुदुराचार” इति वाक्यात्तथेत्यर्थः । अत्रायमाशयः । ये भक्ताः सेवां कुर्वन्तोऽपि न विषयासक्तिरहितास्तेषां विषयासक्तिनिवृत्यर्थं भगवान् स्वस्वरूपस्थितानि विलासचिह्नानि प्रदर्शयति । तदा चिह्नानामतिरमणीयत्वाऽग्नविलासे सर्वोत्कृष्टत्वशानेन विषयेष्वतिहीनत्ववुच्चिरूपद्यते तदा विषयं त्यक्त्वा भगवतो आसक्ता भवन्तीत्यर्थः । नन्वेवं करणे भगवतः किं प्रयोजनमत आहुः । अत एवेति । यतस्तावकाः पूर्वमेव भगवदनुगृहीताः तावकत्वाभावे त्वयैवं किमिति क्रियेतोति भावः । एव असाधने दृढविश्वासे पूर्वोक्तं फलं भवतीत्यत्र निदर्शनमनेनोक्तं शेयम् । अतो भक्तिमार्गादित्यादि । तथाचात्र स्तुत्या फलनिरूपकत्वं बोध्यम् । लौकिके प्रकारे प्रमाणादीनि चत्वार्यपि भिन्नानि । स्मार्ते तु निरूपणप्रकारे प्रमेयकोटावेव साधनफलयोरन्तर्भाव इति विशेषः । एतेषु चतुर्षु भगवत्स्तुतिस्तु स्फुटैव । कालस्तुतिस्तु अवतारस्तुतित्वाद्वोध्या ॥ ३२ ॥

सत्त्वं विशुद्धमित्यत्र ॥ पूर्ववदाहेति । प्रमाणप्रमेयसाधनफलभेदेन भगवत्पक्षपातमाहेत्यर्थः । प्रमाणेन पक्षपातमुपपादयन्ति वेदोहीत्यादि नस्यादित्यन्तम् । द्वेष्वा भिन्नेरिति । पूर्वाश्रमद्वयमेकस्यां कोटौ । उत्तराश्रमद्वयं चेत्यर्थः । इलोकं व्याकुर्वन्ति । वैदिका इत्यादि । स्थित्यर्थमिति । वैदिकधर्मस्थित्यर्थं सिद्धमाहुः । शुद्धेरित्यादि । तथाच भगवत्सत्त्वेन चतुर्विधधर्मप्रमित्या भगवत्सेवाप्रमित्या च शुद्धस्तथेत्यर्थः । कार्यसिद्धाविति । धर्मप्रमित्यादिसिद्धौकोपीति । वेदातिरिक्तश्चेतनो नियामकः । तथाच हृष्टविसंबादेऽपि कोचिद्वेदमार्गं प्रवर्तन्ते । अन्येच न प्रवर्त्तत इतिदर्शनात् न वेदेन कार्यसिद्धिः किन्तु श्रेयो जनकः सत्त्वोपाधिर्वैदिकपदार्थक्रियाप्रमितिजननायावद्यकइत्यर्थः । एतदाक्षिपन्ति । नन्वित्यादि । समादधते तेहीत्यादिअत्र समाधिष्ठिप्पण्यां वैदिकं कर्मत्यादिना निष्कष्टो बोध्यः । तदभावात्तथेति वेदान्तोक्तकर्त्तस्वरूपशानाभावेन यथोक्तत्वाभावान्नाद्यजननं कर्मप्रकारशानाभावाच नभूतसंस्कारइत्यर्थः । जडत्वादिर्थः शरीराभिमानेन जडत्वाचेतनधर्मस्याहृष्टस्य तत्र नोत्पत्तिरित्यर्थः सुबोधिन्यां अपेक्षयते इति । तादृशां फलदानार्थमपेक्षयते । अस्तुवेति । यथा कथञ्चित्कर्त्तस्वरूपशानात्कर्मप्रकारशानाच्चास्तु वा ।

अस्मिन्पदे मैत्रायणीयोपनिषदुक्तो गुणान्तरसारभूतः सत्वगुणो वेदे  
प्रमाणमिति तदेवानां सात्त्विकत्वात्तपक्षपातार्थं भगवताऽधिष्ठीयते  
तदा दैवानां वैदिकधर्मेषु भगवत्सेवाकरणतायास्तत्साहायतायाश्च  
प्रमितिर्भवतीत्युक्तम् ॥ ३३ ॥

सत्वं नचेदित्यन्न । पूर्वोक्तं पक्षपातमेकदेशोनाश्विपन्ति । नन्वित्या-  
दि भवतुनामेति । तदुभयोपकारकं भवतु नामसिद्धफलदातृत्वादिति  
सिद्धस्य परमानंदरूपस्य मोक्षाख्यफलस्य दातृत्वात् । असिद्धफले-  
ष्टपीति । न सिद्धं वृत्तिविचारगम्यरूपं फलं यस्य तादृशे तपस्यपि  
साक्षादेव द्वारान्तरमंतरेणैव ज्ञानाख्यफलजननसम्भवात्तथा । तत्-  
ज्ञानइति । वेदोक्ते ज्ञाने । अत्र सूलश्लोके चेदिति नैकं पदं किन्तु चा-  
प्यर्थैङ्गमवधारणे तथाचेवं जनाः इत्यवधारणे हेधातः इदं निजं सत्वं  
यदि न भवेत् अज्ञानभिदापमार्जनं विज्ञानश्च न भवेदित्येवं बोध्यम् ।  
तदेतद्याकुर्वन्ति इदमित्यादिना । चेदितिपदं तु तर्कत्वादर्थादध्याहृतं  
बोध्यम् । ननु सत्वमात्रस्यैवापेक्षाचेच्छाख्यायसत्वेन निर्बाहान्न ममा-  
धिष्ठानापेक्षेत्यत आहुः । नच शास्त्रेत्यादि ज्ञानमिति । साक्षात्कार-  
रूपं ज्ञानं तद्वर्मत्वादिति शास्त्रधर्मत्वात् शास्त्रधीयत्वात् । तैरिति ।  
शास्त्रैः विज्ञानशद्वउपासने प्रसिद्ध इति तद्यावर्तयितुं व्याकुर्वन्ति । वि-  
ज्ञानमनुभव इति अयमहमित्यभेदेनानुभवः । यथायथेत्यादि । आनं-  
दमीमांसायां प्रत्यानंदश्रोत्रियस्य चाकामहतस्येति विशेषणादिति-  
भावः । निषिद्धमानमिति नभवेदित्यनेन निषिद्धमानं । उभयोरिति  
आत्मनः भगवतश्चेत्यर्थः । तदेतद्विष्पण्यां व्याकुर्वन्ति । आत्मेत्यादि  
सुबोधिन्यां । पूर्वमिति येन्येऽरविन्दाक्षेत्यस्य व्याख्याने श्लोकयोजनां  
स्फुटी कुर्वन्ति । नचेत्यादि । तदेतद्विष्पण्यां व्याकुर्वन्ति । इत्पदेत्या-  
दि । सुबोधिन्यां ननु पदावर्त्तनापेक्षया व्याख्यानांतरस्य ज्यायस्त्वात्  
श्रीधरोक्तमादरणीयमित्यत आहुः । अज्ञानेत्यादि ॥ तद्याख्यानानादरे  
टिष्पण्यां हेतुमाहुः । क्रियापदस्येत्यादि । स्वोक्ताशङ्केत्यादि । श्रीध-  
रेण हि मोक्षस्य तु ज्ञानैकसाध्यत्वात् किंभक्त्येत्याशंका अवतारिका-  
यामुपक्षिप्ता । सा तदा निवर्तते यदा मोक्षस्य वा भक्त्यैकसाध्यता  
व्याख्यायते यन्तु न व्याख्यातमितितदनिवृत्तिः । स्वव्याख्यातशास्त्रा-  
र्थैः भक्तानां मोक्षप्राप्तिरूपस्तस्याप्यनेनाप्राप्तिरित्यतः श्रीधरीयं द्विती-  
यव्याख्यानमयुक्तमित्यर्थः । सुबोधिन्यां उत्तरार्द्धमवतारयति । नन्वि-

त्यादि स्वत इति । प्राकृतगुणतया साधन इति आविर्भावसाधने केन प्रकारान्तरेणाविर्भावइत्यपेक्षायां तं प्रकारमाहुः तत्रेत्यादि । कारण-प्रकाशमाक्षिपतीति कारणं प्रवर्त्तकः सचेदर्थः प्रकाशयुक्तो न स्यात्-स्मिन्नर्थे इन्द्रियं न प्रेरयेत् । अतः प्रेरणादाक्षिपति । तत्र आक्षेपे एव माविर्भावोपपादेन स्वरूपसत्त्ववैयर्थ्ये शक्तिं तत्पार्थक्यमुपपादयितुं मूलं व्याकुर्वन्ति । गुणानामित्यादि । तथाच इन्द्रियप्रेरकाभिमानीच-तत्तदर्थप्रकाशवान् । तत्रतत्रेन्द्रियप्रेरकत्वात् यश्चैवं तत्रैवमि-त्यनुमानेनेन्द्रियप्रवर्त्तकस्य प्रकाशेऽनुभितेऽपि तेन तत्सत्तामात्रं सि-ध्यति न तु तत्स्वरूपं प्रकाशते । यदि तत्प्रकाशेत तदाऽयं भगवानय-महमित्येवं शानं स्यात् तत्तु न जायते । तत्र हेतुः सहीत्यादि । न नु स्वरूपसत्त्वमिति स्वरूपसत्त्वा । प्रकृत इति पूर्वोक्तप्रकारकपरोक्षानु-भवे । पूर्वमिति । पूर्वार्द्धव्याख्याने । इदमाक्षिपन्ति । न च प्रकाशोपी-त्यादि । प्रकाशो भगवत्प्रकाशः कार्यस्य गुणप्रकाशस्य व्यतिरेकेण गुणप्रकाशमपहायेति यावत् । तथा न सम्भवति न वक्तुं शक्यते तत्र युक्तिः । अन्यथेत्यादि । तथाच यथा प्रकाशविशिष्ट एव सूर्यो वस्तु-प्रकाशरूपं कार्यं करोति न सूर्यसत्तामात्रं सर्वग्रासादौ कार्यादर्शनात् । एवमत्र गुणप्रकाशैरपि प्रेरकाभिमानिनोः प्रकाशविशिष्टसत्त्वैवा-नुमेया न नु सत्तामात्रं । जीवात्मनो भगवतश्च प्रकाशः कार्यकालेष्य-स्ति प्रकाशत्वात् सूर्यादिप्रकाशविदितिप्रयोगात् । तथाच भगवत-आत्मनो वा प्रकाशार्थं न सत्त्ववपुषोपेक्षेतिपूर्वपक्षहृदयं समादधते यस्येत्यादि । तथाचैवमनुमानोपि गुणात्मकप्रकाशस्यैवानुभितिर्नतु-स्वरूपस्य तत्प्रकाशकस्य चाप्रकाशादितिभावः । सिद्धमाहुः । अत इत्यादि । यतो गुणप्रकाशरूपेण कार्येण प्रकाशविशिष्टस्य सत्त्वैवानु-मिता भवति न नु स्वरूपस्य प्रकाशोनुभवात्मकः अतो भगवतो जी-वस्य च स्वरूपप्रकाशार्थमवश्यं भगवद्वपूरुपः सत्त्वगुणोपेक्षितः । तेन विना उत्तमाश्रमिणोरपि हादि स्वरूपप्रकाशो न स्यात् तस्मादाश्र-मचतुष्योपि भगवत्स्वरूपात्मकस्य सत्त्वगुणस्यापेक्षेत्यर्थः । एव अन्नात्र जीवस्वरूपप्रकाशः शुद्धाद्वैतप्रकाशस्य वैदिके वर्त्मनि प्रमेयमित्यु-क्तम् ॥ ३४ ॥

ननामरूपे इत्यत्र । वेदे गुणाभावादिति तथा कृतवानिति सत्त्व-

गुणाश्रयं कृतवान् । इदमेव द्वितीयस्कन्धे सवाच्यवाच्यकतयेति श्लोके  
यतो वस्तुतः अकर्मकः सर्वकर्मरहितः सर्वेषां नियामकश्च एताह-  
शोपि सर्वानुत्पादयितुं त्रिगुणात्मकं अव्यक्तं च रूपं करोतीति विवृ-  
तम् । अनिरूपणे हेतुः साक्षीत्यादि । कर्माध्यक्ष इति कर्माध्यक्षः सर्वभू-  
ताधिवासः साक्षीचेतो केवलो निर्गुणश्च इतिश्रुतेः आनन्दरूपेण प्रकट-  
स्य च जन्मानीति एतदेव ब्रह्मांडपुराणेष्युक्तं । खीपुं मलानुषङ्गात्मा-  
देहो नास्य विजायते किन्तु निर्देषचैतन्यसुखनित्यां स्वकां तनुं प्र-  
काशयति सैवेयं जनिर्विष्णोर्नचापरेति । एवमेव यज्ञो वै विष्णुरिति  
श्रुतेः कर्माण्यपि ज्ञातव्यानि । ब्रह्मसूत्रभाष्येऽपि । ज्ञापनार्थं प्रमाणानि  
सञ्चिकर्षादिमार्गतः सर्वथा विषये वाच्येऽव्यवहार्ये कुतः प्रमेत्याशङ्क्य  
इक्षत्याधिकरणे चतुः सूत्रे इदमेव प्रतिपादितम् । स आत्मान स्वयम-  
कुरुतेत्यादिश्रुत्या चेति बोध्यं शास्त्रयोनित्वव्याख्यानेऽपि मतान्तरव-  
जन्मादीनां न विकारत्वं किन्त्वाविर्भावतिरोभावावेव तथोत्तरात्र व-  
क्ष्यते तदन्यनत्वाधिकरणेऽत्युक्तं । तस्मिन्नधिकरणे च चत्वाच्चावर-  
स्येति सूत्रे प्रपञ्चस्य सत्वात्रैकालिकत्वाद्ब्रह्मत्वम् । सदेव सौम्येदम-  
ग्रआसीत् । यदिदं किञ्च तत्सत्यमित्याचक्षत इतिश्रुतेरित्युक्तं । अत्र  
प्रपञ्चस्यापि यत्राविर्भावतिरोभावौ तत्र पुरुषोत्तमनामरूपयोस्तथा-  
त्वे किंवक्तव्यमिति सिद्धाति । इमामिति श्रुतार्थपात्तिरूपाम् ॥३५॥३६॥

दिष्ट्याहरेस्या इत्यत्र । भगवतः प्रमाणत्वं कथमित्याकांक्षायामा-  
हुः । भगवदित्यादि । भिद्यते हृदयग्रंथिरितिश्रुतौ भगवर्द्दर्शने सर्व-  
संशयनिवृत्तेरपि फलत्वेनोक्तत्वाद्भगवत्साक्षात्कारः प्रमाणं श्रुतौ त-  
स्मिन् द्वद इत्युक्तत्वेन साक्षात्कृते भगवत्येवोक्तफलस्य पर्यवसानात् ।  
जीवन्नेव प्राणश्चेव प्राणो भवतीति वदांचरणभञ्जनेन प्रमाणकार्यं कु-  
र्वन् साक्षात्कृतो भगवानेव वा प्रमाणमित्यर्थः । अत्र द्वितीयपक्षस्य  
मुख्यत्वेऽपि द्रक्षाम इति कथनेन भगवत इदानीमगोचरत्वाद्वितीयपक्षे  
जन्मना सूच्यते मूलेन पदकशब्द इव सूत्रं प्रकृतितावित्यनेन कृतप्र-  
त्यये सिद्धः । त्रयमर्थं बोधयन्ति द्विधा पूर्वमाहुः । भूमिः पदमित्यादि ।  
पदं छायामित्यादि च । देवपादाः भूमिं न स्पृशन्ति छायां च न ज-  
नयन्ति । तदत्र देवदेवपदे जातमिति विस्मयादभिनन्दनम् । तृतीयमा-  
हुः । पुरुषपदमित्यादि । त्रिलोकीकल्पनायां भूः पुरुषस्य पदम् । अ-

वान्तरकल्पेषु ब्रह्मणा त्रिलोकिनिर्मियत इति ब्रह्मजन्या भूः । किञ्च  
आपो वा इदमग्रे सलिलमासीत्तस्मिन् प्रजापतिर्वायुभूत्वा चरत्वां  
वराहो भूत्वाऽहरत्वाविश्वकर्मा भूत्वाऽव्यनिर्मितवाग् पृ-  
थनात् पृथिव्या पृथिव्यमिति श्रुत्युके पक्षेष्युधृता । उभयथापि  
ब्रह्मणो दुहिता । अतस्तथेत्यतो भाग्याभिनन्दनमित्यर्थः ॥ ३७ ॥

न ते भवस्येत्यत्र आविर्भावं समर्थयतीति दर्शनप्रामाण्यार्थं सम-  
र्थयति । मूले बतशब्दो हर्षवाचकः । कारणमिति प्रयोजकम् । न  
तर्कयामह इति । जीवे अन्यत्र तर्कयामहे । तथाच लीलैवाविर्भाव-  
प्रयोजिकेत्यर्थः । विनोदशब्दस्यार्थान्तरमाहुः । विनार्वीत्यादि । वि-  
शब्दो विशेषशब्दस्यैकदेशः सत्यासत्यभासेति वद्विशेषं वोधयति ।  
विशेषश्च देहः । पञ्चमस्तकन्धे येषां समूहे न कृतो विशेष इति ज-  
डवाक्यात् । स च स्नेह विकारविचारे संसारत्वेन पर्यवस्थति ।  
भावविकारशून्यस्य प्रपञ्चस्य ब्रह्मात्मकत्वात् । संसारस्य नौत्वं च  
“नृदेहमाद्यं मुलभं सुदूर्लभम्” इत्येकादशस्तकन्धीयभगवद्वाक्योक्तन्या-  
याद्वोध्यम् । एतेनैव तम्भोदनस्याविर्भावप्रयोजकता व्याख्याता तदे-  
तदाहुः । अन्यथेत्यादि । तदा च यदि भगवान् भक्तानां पतिपुश्चा-  
द्याभिमानिकसम्बन्धरूपेण नाविर्भवेत्तदा संसारनौः पारं न प्राप्नु-  
यादित्यर्थः । अस्मिन् पक्षे आरम्भगतस्य न शब्दस्यान्वयो न भवती-  
ति तदर्थं योजनान्तरमाहुः । अस्मिन्नर्थं इत्यादि । अस्मिन्नेवार्थे प-  
क्षान्तरमाहुः यद्वेत्यादिविशब्दस्य वियोगरूपमर्थान्तरमभिप्रेत्या-  
र्थान्तरमाहुः । नौकेत्यादि । सर्वप्रेरणमिति सर्वं पामवतारकालीनानां  
कामभयादिभिः स्वसम्बन्धकरणम् । नन्वेतेषु पक्षेषु कश्चिदेको नि-  
ष्कृष्य वक्तव्यः किंम्बहुभिरित्याकाङ्क्षायामाहुः । यद्यपीत्यादि । तथाचा-  
साभावात्कल्पनया वहवस्तकर्थन्त इत्यर्थः । ननु तर्हि लीलापक्षएवा-  
द्रियतां किमन्यैरित्यत आहुः । वस्तुत इत्यादि । स वै नैव रेम इति  
श्रुतौ लीलायाः स्ववहुभवन एव कारणताया उक्तत्वेन मूलरूपज-  
न्मकारणताया अनुकृत्वेन च तत्रेयमपि गोचरी भवतीत्यस्य निर्णे  
तुमशक्यत्वात्सन्देह एवेत्यर्थः । उत्तरार्द्धव्याख्याने जगतीति । विषये  
सप्तमी । अनादित्वमिति । न कदाचिदनीशं जगदिति श्रुत्या यथे-  
दानीं तथा चाये पञ्चादप्येतदीदृश इति स्मृत्या च वोधितमनादि-  
त्वम् । अलीकृत्वमिति । नित्यस्य मूलकारणस्याभावादलीकृत्वम् ।

आकास्मिक इति । अहेतुजन्यः । तथाच यद्वच्छापक्षापत्या श्रुतिविरोधः । अत इति । उक्तदूषणनिरासार्थत्वात् । जीवतदुत्पत्यादिः ॥  
मूलकारणाधारा साधिष्ठाना स्वरूपवती उत्पत्यादिहेतुत्वात् ।  
स्वस्वमतप्रतिपन्नप्रथमकार्यवादित्यनुश्वानेन सिद्धे सत्ये ताद्वशे कारणे जीवाद्युत्पत्तिर्भवेत् । एवं युक्त्या भगवत अभवत्वं व्युत्पाद्य पद्मे  
फलितमाहुः । एवमित्यादि । पूर्वोक्तरीत्या भगवत्सत्तायाः साधनेन  
स वै नैव रेम इति श्रुत्यनुस्मृतो लीलया प्रादुर्भावः समर्थितः । पूर्वो-  
क्तरीत्या प्रादुर्भावप्रयोजकाशानं वा समर्थितम् । तत्र युक्तिमाहुः ।  
अन्यथेत्यादि । भगवत अनादित्वेऽनाश्रयत्वेनात्मरूपत्वे च सर्वमेव  
जगत्त्वं स्यात् । नित्यस्य कारणस्य वक्तुमशक्यत्वादित्यर्थः ॥ ३८ ॥

मत्स्याश्वेत्यत्र ॥ अश्वोपि जलज इति । अप्सु योनिर्वा अश्व इति  
श्रुतेः हयग्रीवोपि जलज इति । इदं कल्पान्तराभिप्रायम् ।  
द्वितीयस्कन्धे ब्रह्मसूत्रे, हयग्रीवप्रादुर्भावेऽस्योक्तत्वात् । अथवा  
पञ्चमस्कन्धे वेदानि युगान्ते तपसा तिरस्कृतान् रसातला-  
द्यो नृतुरङ्गविग्रहः । प्रेत्याददे वै कवयेऽभियाचत इत्यत्र युगान्तरे  
रसातलाद्वेदानयने जलएवाविर्भूय स्थिते तथेत्यर्थः । अक्षजोपी-  
त्यादि । अक्षं मनोरूपमिन्द्रियं तस्मात्प्रकटः हंसः । स ब्रह्मणा ध्याने  
क्रियमाणे प्रकटः ध्यानश्च मानसम् । तथाच तदुदित इति न्यायेन  
तस्याक्षजत्वमुच्यते । समानसीन आत्माजनानामितिश्रुतेश्च । बहिर्वा-  
युर्यन्त्रासौ बहिर्वायुराकाशस्तदेव स्थानमुपवने यस्य स तथा ।  
तथाच योऽवत्यरण्ये प्रवेशयति तस्मारण्यत्वमुचितमिति भावः ।  
एवं व्याख्यानं जलवासित्वेन जलप्रकृतिकत्ववारणायेति बोध्यम् ।  
तरतमभावादिति मत्स्यादिषूक्तरोक्तरं तथात्वात् । वास्तव्यत्वादिति ।  
सर्वदा जलवासित्वात् । इदं च तैत्तिरीयब्राह्मणे प्रजापतिकूर्मयोः  
सम्बादे ममैवत्वं पूर्वः समभूरिति प्रजापतिना प्रोक्तः कूर्मः पूर्वमेवा-  
ह हास्मात्युक्त्वा सहस्रशीर्षा पुरुषः सहस्राक्षः सहस्रपादितिश्राव-  
णात्स्फुटम् ॥ ३९ ॥

दिष्टचेत्यत्र ॥ तच्चरित्रं फलरूपमिति दिष्ट्या हरेस्यादित्यत्र भगव-  
च्छास्त्रे भगवानेव प्रमाणादिचतुष्टयमिति प्रतिज्ञाय यदत्र चरित्रस्य  
फलत्वमुक्तं तत् धर्मरूपेण प्रकटस्य आविर्भावः । कर्माणि आनन्दरू-

पेण प्रकटस्य आविर्भावो जन्मानीति वैदिकसिद्धान्तस्य भगवच्छालासिद्धान्तस्य सामानाधिकरण्यादिति बोध्यम् ॥ ४० ॥

इतीत्यत्र । मूले अनिदं यथेत्येकं पदं समाप्तस्तु इदञ्च तदथाच इदं यथा अनिदं यथेत्येवं तत्र बोध्यः । एकश्रिति स्वर्गं इति च नृसिंहपुराणे सिद्धाः । एवं स्वतः स्वर्गपक्षोऽपि पुराणान्तरादवगन्तव्यः ॥ ४१ ॥

इतिश्रीमद्भुभवरणकतानश्रीयदुपतितनुजपीताम्बरविरचिते  
दशमस्कन्धसुवोधिनीटिष्पण्योः प्रकाशे  
द्वितीयाध्यायविवरणम् ॥

---

## अथ तृतीयोऽध्यायः ।

---

तृतीयाध्यायं व्याख्यातुं सङ्गतिमवसररूपां सूचयन्तोर्थविशेषमा-  
 हुः । जननमित्यादि अत्र षड् विधो भगवानित्युक्ता दिष्ट्या हरेस्या  
 इत्यत्र धर्मरूपेणाविर्भावः कर्माणि आनन्दरूपेणाविर्भावो जन्मानीति  
 यः श्रौतसिद्धान्तउक्तः सस्मारितो श्रेयः । अत्र षडार्थानां निरूप्य-  
 त्वेऽध्यायार्थानुगम इत्यत आहुः । रूपान्तरेत्यादि । तर्हि षट् निरूप-  
 णस्य किञ्चित्योजनमत आहुः । प्रतीयमान इत्यादि । रूपान्तरस्वीका-  
 रात्पूर्वयः प्रतीयमानः स भगवान् षट् गुणैश्वर्यसम्पन्न इतिशापयितुं रू-  
 पान्तरस्वीकारीययोगित्वेन तथोच्यते तेन रूपान्तरस्वीकरणमेवाध्या-  
 यार्थ इत्यर्थः । जननस्य सार्वाष्टभिन्नरूपणे हेतुमाहुः ऐश्वर्यमित्या-  
 दि । अर्द्धमात्रा हरौ परेति अर्द्धमात्रात्मकः कृष्णः । इति तापनीयश्रु-  
 तेः । अर्द्धचतुर्थमात्रेणोमित्येकेनैवाक्षरेण परं पुरुषमभिध्यायितेति प्रश्न-  
 श्रुतेष्व प्रणवस्य या चतुर्थ्यर्द्धमात्रा सा हरौ प्रकटे परा परत्वबोधिका  
 अर्द्धमात्राचात्र गर्भवृद्ध्यादेस्तुल्यत्वेऽपि प्रादुर्भावप्रकारेणालोकवि-  
 लक्षणेन स्वरूपेण च प्रकटीकृतेति श्वापनाय तथेत्यर्थः । द्विप्पण्यां न-  
 नु जनने वर्णनीये कालगुणवर्णनस्य किञ्चित्योजनमित्याकाङ्क्षायां अधि-  
 कारिणीत्यर्द्धं विवृण्वन्ति । दक्षिणेत्यादि । नन्वाधिदैविककालप्रादु-  
 र्भावे किंमानमित्यत आहुः । अतएवेत्यादि । तथोक्तमिति सर्वगुणो-  
 पेतत्वमुक्तं । ननु प्रक्षालनपङ्कन्यायेन दक्षिणायनं विहायोत्तरायण-  
 एव तद्वगवता कुतो नकृतमित्यत आहुः । यद्यपीत्यादि । अत्रापि-  
 गमकमाहुः । अतएवेत्यादि । ननु भवत्वेवं तथापि भगवदात्मत्वे किं-  
 गमकमत आहुः । असङ्कोचेत्यादि । सर्वशब्देनेति सर्वगुणोपेतशब्दैक-  
 देशेन तेन सुबोधिन्यां मूले कालस्य सर्वगुणोपेतत्वादिकथनेन सर्व-  
 था भगवन्तुल्यत्वमायातीति तद्वारणावाहुः । खण्डश इत्यादि । भगव-  
 दगुणैकदेशतस्ते गुणा अवयवशः कालावयवैः कृत्वा सर्वेषां गृहरक्ष-  
 तारादीनां यत्फलं तस्य बोधका उद्घोधकाः । तथाच तावन्मात्रका-  
 र्यकर्तृत्वात्कालस्य न सर्वथा भगवन्तुल्यत्वमित्यर्थः । गुणप्राकृत्यं  
 देशादिष्वतिदिशन्ति । मूलइत्यादिसार्द्धद्वयेन । देशोपि विविध इति  
 उपर्यधः परित इति भूर्भुवस्वरिति वाचैवेति चकारः सर्वगुणप्राकृत्य-

बोधकः । एवकारस्तस्याप्याधिदैविकत्वशापकः एवं भूतान्यपि श्वेयानि । तत्रत्या ये विदुरिति त्रिविधदेशोऽद्वेषु ये भगवत्प्राकृथ्यं विदुरित्यर्थः । शापनार्थमिति अवतरतो मूलरूपत्वशापनार्थमित्यर्थः । कारिकोक्तमर्थं विषदीकर्त्तुमाहुः । एवमित्यादि भयवर्णनमित्यन्तं । तत्र स्वीकरणमुच्यत इत्यन्तेन सङ्गतिवोधनायाध्यायार्थउक्तः । अतो वर्णनतात्पर्यमाहुः । अत इत्यादि । ततो जननस्वरूपवोधनार्थं सर्वगुणप्राकृथतात्पर्यमाहुः । तस्येत्यादि । ततः स्तोत्रयोस्तात्पर्यमाहुः । जनकयोरित्यादि । तावशमेव जनितमिति तयोर्बुद्धिः स्यादिति । पूर्वोक्तरूपमेव तयोरुत्पश्चमिति सर्वेषां बुद्धिः स्यात् । ततः स्वान्तरगतस्वरूपकथनस्य तदाहुः । रूपस्येत्यादि । गमनस्य च स्फुटं । ननु रूपेणैव सकलकार्यसिद्धेः किञ्चरपान्तरग्रहणेनेत्यत आहुः । रूपान्तरेत्यादि । तत्वात्मत्वेन ज्ञानाभावादपि सर्वमुक्त्यभावसिद्धिरिति नेदं रूपान्तरग्रहणप्रयोजनमित्यतो हेत्वन्तरमाहुः । लीलाया इत्यादि । तर्हि भयवर्णनं कुत्रोपयुज्यत इत्यत आहुः । अलोकिकमित्यादि । अलौकिकं महात्म्यशानं लोकात् स्नेहात् बालरूपात् कंसाद्वेत्यर्थः । तद्बुध्यनुवादेयं । अथ मूलं व्याकुर्वन्ति । प्रथममित्यादि । प्रादुर्भूतश्चिति । प्रादुरासीदित्यस्यार्थोयं । एवमेवजातपदमपि बोध्यम् । यद्यपि दुरान्वय एवं भवति तथाप्यध्याहारापेक्षया लघीयस्त्वादेवमुच्यते ॥१॥

दिशः प्रसेदुरित्यत्र देवताप्रसाद इति । कर्णौ दिश इत्यादि वाक्याद्विशः श्रोत्रेन्द्रियदेवताः ताः प्रसन्ना सर्वमेव भगवन्सम्बन्धिश्रोष्यतीति तत्प्रसादः सर्वसाधक इत्यर्थः । तद्विवृण्वन्ति । अत इत्यादि । निर्मलेत्यत्र । निर्मला उडुगणा उदये यत्रेति गडादिसमासोत्र बोध्यः । समासान्तरमपि बोध्यन्ति । उदयो दर्शनमिति अस्मिन्पक्षे निर्मलानामुडुगणानामुदयो यत्रेति समासः । महीत्यत्र । विवाहेति । सर्वत्त्वो विवाहस्येत्यापस्तम्बस्मृतेस्तथेत्यर्थः ॥२॥

नद्यइत्यत्र ॥ एकोनविंशतिभेदा इति । यद्यपि तैत्तरीयसंहितायां कृपाभ्यः स्वाहेत्यादिना सर्वाभ्यः स्वाहेत्यन्तेन विंशतिभेदाअपामुक्तास्तथापि सर्वाभ्य इत्यन्तिमस्य पूर्वोक्तसर्वप्राहकत्वेनातिरिक्तत्वाभावमभिप्रेत्येकोनविंशति भेदा इति बोध्यम् । कालनियन्तुः इति । सङ्खर्षणस्य तथाच भगवद्वशोः यः कालनियन्ता तस्मादित्यर्थः ॥३॥४॥

मनांसीत्यत्र । भौतिकगुणसमय शति । तामसाहङ्कारकार्यगुण-

समये ममः पदमिन्द्रियाणामप्युपलक्षणम् ॥ ५ ॥ ६ ॥

मुमुक्षुरित्यत्र । मुनीनां देवानां भगवत्प्राकृत्यज्ञाने हेतुमाहुः शब्दबला इत्यादि। शब्दस्य श्रुतेरर्थस्य भगवतश्च बलं येषां तेन तथा अतो ज्ञानात्तथाकृतवन्त इत्यर्थः ॥ ७ ॥

निशीथइत्यत्र । रात्रेस्तन्मूहूर्तस्यचेति निशीथशब्दस्यार्द्धरात्रवाचकत्वात्तेनैवार्थवलात् रात्रेरपि प्राप्तेस्तथेत्यर्थः । सिंहार्के निशीथ इदानीष्टद्वचत्वारिंशत्सप्तचत्वारिंशद्वाटिकाद्वयात्मको भवतीति तद्यावृत्यर्थे विवक्षितं प्रादुर्भावसमयं निश्चेतुमाहुः । पञ्चचत्वारिंशत्त्रैवमुक्तं तत्रायमर्थः द्वापरस्य पञ्चविंशाधिकशरच्छतावशेषे भगवत्प्रादुर्भाव इत्येकादशस्कन्धीयात् शरच्छतं व्यतीयाय पञ्चविंशाधिकं विभो इति ब्रह्मवाक्यान्विश्चीयते । तत्र च गणितविचारे स्कुटोऽर्कः ४ । १९० । १ गतिः ५८ । ८ । अयनाशाः । २४ । ३२ । २० मधुपुर्यो पलप्रभावः । ६ । ५ । चरखण्डानि ६० । ४८ । २० चरपलानि ३२ दिनमानं ३१ । ४ रात्रिमानं २८ । ५६ रात्रार्द्धे १४ निशीथः ४५ । ३२ एवं सति तत्राऽषाढोधि कोभ्युपेयः उक्तरीत्या स्पष्टेऽर्के पिसति ४ । १९० । १ एतादृशस्य सूर्यस्य तदैव सिद्धेरिति । अतएतावत् भवति । षट्चत्वारिंशत् घटिकामिति । ईदृशस्तु निशीथो विषुवद्विने एकस्मिन् भवति पञ्चमस्कन्धीयात् । यदा मेषतुलयो वर्तते तदाऽहोरात्राणि समानि भयन्तीतिवाक्यात् ज्योतिशास्त्राच्च निश्चीयते । सदग्रे तु प्रत्यहं पलद्वयं रात्रेर्दिनस्य च वृद्धिहासौ एवं सति यत्तत्राष्टम्याः प्रान्तभाग-इति । तत्र चन्द्रप्रकाशस्तेभ्यो द्वात्रिंशत्पलेभ्यः पूर्वं भवति चन्द्रप्रकाशात् क्षितिजसंयोगे तमसो निवृत्तेः । तदेवाभिप्रेत्य मूले तम-उद्भूतइत्युक्तम् । भगवत्प्राकृत्यं तु तावत्पलोक्तरं निशीथारम्भसमये चन्द्रोदयसमकाले तदेवाप्रिमश्लोके प्राच्यां दिशोन्दुरिवेति दृष्टान्तेन सूचयिष्यते । अतो द्वात्रिंशत्पलान्यनाहत्य यत्पञ्चचत्वारिंशेत्यादिकथनं तत्प्रकाशन्यायेन दोषनिवृत्तिबोधनार्थमिति न कोपि विरोधः । ननु जायमानेऽजन इत्यनेनैव गुणनिरूपणसिद्धिरितिजायमाने जनार्हन इत्यस्य किम्प्रयोजनमित्याकाङ्क्षायामाहुः भगवज्जननस्येत्यारभ्य हेतुरुक्तइत्यन्तम् । तथाच कालः पूर्वमुपक्रान्तः सर्वत्र च हेतुत्वेन प्रसिद्ध इति प्रकृतेऽपि स एव निमित्तत्वेन सम्भाव्यते इति तदृच्यु-

दासाय जायमाने इजनइत्युक्तम् । प्रादुर्भावस्य निमित्तत्वाय च जायमाने जनार्दन इत्युक्तमिति भावः । ननु नेदं युक्तम् । देवक्यामिति पद्येनैव चारितार्थ्यादित्याशङ्कायामस्याप्याशय सूक्ष्मेश्विक्या आहुः । एवं संदर्भे इत्यादि । त्रयमपीत्यपि शब्दः प्रासङ्गिकत्वं सूचयति । पुरुषोत्तमस्यैव प्रकरणित्वात् । तत्स्पष्टी कुर्वन्ति । सर्वत्यादि । तत्र जायमाने इजनइत्यस्य गुणाविर्भावोक्तिमध्ये निरूपणाद्वरक्षकता स्पष्टेति तेनानिरुद्धावतारो जायमाने जनार्दन इत्यविद्यारूपाशाननिवर्तकत्वेन सङ्करणावतारो देवक्यामित्यनेन च प्रश्नमनः पित्रोः सुखदानात् । विष्णुरुपपिण्यामिति वक्ष्यमाणाच्च । यः पुनर्वभूव प्राहृतः शिशुरित्यनेन उक्तः स तु वासुदेव नन्दगृहे प्रादुर्भावात् पूर्वमत्र जात इति प्रागर्यं वसुदेवस्य क्वचिजातस्तवात्मज इति गर्गवाक्यादवसीयते । अतो हेतोः सर्वरूपेणाप्याविर्भूतो भगवानिति एतत् तृतीयाध्यायरूपे संदर्भउक्तमित्यर्थः । ननु तादृशगुणाधारादौ कालस्य निमित्तत्वाङ्गीकृते को वा दोप इत्यपेक्षायामाहुः निमित्तत्वमित्यादि । एकमिति । कालात्मकं निरूपितमिति । वारद्वयं जायमानेत्यादिकथनेन निरूपितमित्यर्थः । नचास्त्वेवं तथापि सकुदुष्मारितैरजनादिपदैः कथमर्थद्वयवोध इति शङ्क्यम् । सकुदुष्मारितादप्यजनादिशब्दादर्थमर्यादया छिद्रेतरत्ववदवतारत्रयवोधस्यापि सुखेन सम्भवात् । ननु पूर्वाध्याये पुरुषोत्तमप्रादुर्भावस्य नन्दगृहे समार्थितत्वादत्र नन्दगृहे वासुदेवपदस्य व्यूहसाधारणस्य कथने किम्प्रयोजनमिति चेत् उच्यते वासुदेवस्य व्यूहस्य नान्तरीयकत्वशापनायेति जानीहि । वक्ष्यन्ति च पञ्चमाध्याये । वासुदेवोत्रैवाविर्भूत इति । सिद्धान्ते इति । द्वितीयस्कन्धविमर्शाध्याये भूमेः सुरेतरेत्यस्य व्याख्याने चोक्तम् । एकमेव चरित्रं मोक्षभक्तीनिरूपयतीति । तेन पुरुषोत्तमवासुदेवयोराधिदैविकाध्यात्मिकवत्तत्कार्यकरणादेव व्यपदेशभेद इत्यभिप्रेत्यैव शुद्धसत्वे आविर्भूतः पुरुषोत्तम एव वासुदेव इति । वसति जगदस्मिन्निति वासुदेवः क्रीडावान् सचासौ देवश्च । सर्वतः पाणिपादान्तमिति वाक्योक्तधर्मवानिति च द्वेधापि साम्प्रदायिकानां व्याख्यानं सङ्गच्छते । देवक्यामित्यत्र ननु नन्दगृहे वासुदेवश्चेत्यत्र नेति वक्तव्यं तथा सति कथं सर्वांशेन प्रादुर्भाव इत्याकाङ्क्षायामाहुः । सम्पूर्ण इत्यादि । तथाच निबन्धे प्रथमे वासुदेवो भूदितिक-

थनात्तद्द्वाराऽत्रापि तदागमनेन वासुदेवाविर्भावादस्ति सर्वाङ्गेनाविर्भाव इत्यर्थः । ननूभयत्र वासुदेवाविर्भावस्य किम्प्रयोजनमत आहु । न केवलमित्यादि । इदमिति । वासुदेवाख्यम् । तथाच पुरुषोत्तमस्याक्षरएवाविर्भावो नतु गुणसंसर्ग इति तदभावार्थमात्रोपि वासुदेवाविर्भावाङ्गीकरणमित्यर्थः । सत्वगुणाभिमानिव्युदासायाहुः । विष्णव्यापक इत्यादि । सर्वान्तर इति । अनेन स्वतोऽनाविर्भावे उपपत्तिरुक्ता । सर्वान्तर्यामिव्युदासश्च कृतः । स्वत आविर्भावे स्वभावहानिप्रसङ्गात् । अन्तर्यामिप्रतिशरीरं भिन्नत्वाच्चेति । दृष्टान्तसिद्धमर्थव्याकुर्वन्ति । सर्वेत्यादि । तथाच प्राचीदृष्टान्तेन श्रीदेवक्या आविर्भावप्रयोजकत्वमात्रं नतु मातृवज्जननीत्वं द्योतितम् । इन्दुपदेन च परमैश्वर्ययोगात्पूर्णत्वं द्योतितम् । तर्हि दृष्टान्ते कथं तत्सिद्धिरित्यत आहुः स इत्यादि । स इन्दु प्राच्यां दिशि प्रथमं पूर्णमास्यां षोडशकलात्वदशायां पूर्वं पूर्णं एव दृश्यते । चन्द्रमसः खण्डास्तुतिथ्यन्तरे आकाशमध्ये तत्प्रान्ते च दृश्यन्ते । तथाच प्राचीपदेन्दुपदयोः समभिव्याहारात् । दृष्टान्तेऽपि तत्सिद्धिरित्यर्थः । नन्वेवं दृष्टान्तेनैव पूर्णत्वसिद्धौ पुष्कलपदस्य किम्प्रयोजनमित्याकाङ्क्षायामाहुः । उच्चैरित्यादि । तथाच कृष्णद्वितीयादौ उच्चैः खण्डस्यापि प्राच्यां दर्शनात्तद्व्यावृत्यर्थं पुष्कलपदमिति तत्समभिव्याहृतदृष्टान्तादेव पूर्णत्वसिद्धिरित्यर्थः । अत्र दृष्टान्तबोधकयोयथेव पदयोः सत्वात् । पुष्कलपदस्यार्थान्तरमभिप्रेत्येतत् द्विधा व्याकुर्वन्ति । पुष्कलशब्दनेत्यादि च । अत्रेति । एवं व्याख्याने । एवं सतीति । दृष्टान्तद्वयेऽङ्गीकृते सति इति तथेत्यर्थं इति । एवं बोधनार्थं दृष्टान्तद्वयमुक्तमित्यर्थः सिद्धमाहुः । अत इत्यादि । एतमर्थमुपपत्त्या दृढी कुर्वन्ति । अत एवेत्यादि प्रादुर्भावे आपतितं श्रुतिविरोधं कारिक्या परिहरन्ति । दासीनामित्यादि । अर्थस्तु दास्यो वक्ष्यमाणा अङ्गीकार्याः तासां सर्वपुरुषार्थरक्षानिमित्तां तादृशं स्वसमानाकारं वासुदेवमत्युत्कटं भक्तुःखं वा । निमित्तीकृत्य स्वाविर्भावे प्रयोजकं कृत्वा मम स्वामीपुरुषोत्तमः प्रादुर्भूत इति । शेषं तु टिप्पण्यां व्याख्यातं वाचीत्यादिना । अयं टिप्पण्योक्तोर्थः । साधनाध्यायाद्वितीयपादे अरूपवदधिकरणस्याद्वितीये । प्रकाशवज्ञावैयर्थ्यादिति सूत्रे स्फुटः । तर्हि यथा सौरः प्रकाश द्वयवहार्याः । अव्यवहार्यश्च न हि स्वतः सम्पादयितुं शक्यते स्थापयतुं

वा । आगते तु सूर्ये मेघाद्यभावे च सान्निध्यमात्रेण व्यवहारः कर्तुं  
शक्यते तथा लौकिकवाङ्मनोभीनशक्यते व्यहर्तुं इश्वरसान्निधाने  
तु शक्यते इति द्वयमाह श्रुतिः । कुत एतद्वगम्यते । तत्राह । अवै-  
यर्थ्यात् अन्यथा शास्त्रं व्यर्थं स्यादित्येवं प्रतिपादनात् ॥ ८ ॥

तमद्भुतमित्यत्र । वीर्यनिरूपणार्थमिति । सामर्थ्यनिरूपणार्थम् ।  
ऐश्वर्यस्याष्टविधत्वात्तत्राण्डौ श्लोका युक्ताः निरूपणीये वीर्ये कुतो  
द्वौ श्लोकौ कुतश्च प्रथमे श्लोके दशपदानि द्वितीयश्लोके च द्वेभगवत-  
तोविशेषणीभूते इति शेषं तेन पञ्चपदस्यत्वेऽपि न दोषः इत्याकाङ्क्षा-  
साद्वं चतुष्यकारिकाभिस्तत्तात्पर्य बदन्तीत्याशयेन दिष्पण्यां त-  
त्याकुर्वन्ति । विशेषणेत्यादि अयमिति । प्रथमचरणोक्तः । हेतुरिति ।  
उक्तदानादौ हेतुभूतम् । द्वितीयमिति शेषः । समुदिततत्तात्पर्यमिति ।  
समुदितं यच्छ्लोकद्वयं तत्तात्पर्यमित्यर्थः । अग्रे इति । अग्रिमकारि-  
कासु सर्वेषामिति पदं संकुचितवृत्तिकमित्याशयेनाहुः । भक्ताना-  
मित्यादि । अग्रे तु स्फुटत्वान्न व्याख्यातम् । परं तत्राद्वार्भ्यां द्विधा-  
द्वादशविधत्वमुच्यन्ते इति वोध्यम् । सर्वप्रकाशकश्चैवेत्यनेन पुनर-  
न्याधिधोच्यते इत्याशयेनाहुः । सर्वेत्यादि । कालात्मेत्यनेन ततोप्य-  
न्योच्यते इत्याशयेनाहुः । लीलाया इत्यादि । इन्द्रियनायक इत्यनेन  
ततोप्यन्योच्यते इत्याहुः । लौकिकेत्यादि । आत्मेतिकारिकां व्याकु-  
र्वन्ति । आत्मपदेनेत्यादि । नन्वत्र श्लोकद्वये तमित्यस्येक्षतिक्रिया-  
कर्मत्वेन मुख्यतयाऽन्वयदर्शनात् द्वादशानामपि विशेषणत्वाङ्गीकारो  
न युक्त इतिचेन्न तमित्यस्याद्वैवं विशेष्यत्वेऽपि पूर्वश्लोके यः प्रादुरा-  
सीत्यनोनोक्तस्तत्परामर्शितयेतराव्यावर्तकत्वेन विशेषणत्वानपाया-  
त् । एव चापेक्षाभेदेन तमित्यस्योभयरूपत्वात् विशेषणानां द्वादश-  
त्वं युक्तमेवेति जानीहि । एवं कारिकाणां तात्पर्यमुक्त्वा एवं विधा-  
कथनस्य प्रयोजनं बीजञ्चाहुः । एतेनेति । अष्टधा द्वादशविधत्वनि-  
रूपणेन इति फलितमिति । इति हेतोः सर्वरूपतया अत्यलौकिकभ-  
गवत्सामर्थ्यरूपं वीर्यमेव फलितम् । सुवोधिन्याम् । तमित्यस्याभासे  
तच्चेति । द्वादशसुविशेषणेषु विवृत्तौ । उक्तमः पुरुषस्त्वन्यः  
परमात्मेत्युदाहृतः । यो लोकत्रयमाविश्य विभर्त्यव्यय ईश्वर इति  
गीतायां श्लोकद्वये सर्वान्तराविश्य सर्वाधारकत्वेन क्षराक्षरातीत-  
त्वेन च ये उच्यते सोऽत्र तच्छब्देन परामृष्ट इत्याशयेनाहुः । तमि-

त्यादि । याद्वशस्तच्छब्देन परा मृष्टस्तस्य सामान्यतः स्वरूपमेतेनोक्तम् । पुरुषः स परः पार्थ भक्त्या लभ्यस्त्वनन्यया यस्यांतस्थानि भूतानि येन सर्वमिदं ततमिति लक्षणान्तरसंग्रहायाहुः । आश्रयेत्यादि । तथाच गीतोक्तलक्षणत्रयवानत्र परामृश्यत इति बोधितम् । एतेन सर्वनियामकत्वादिरूपमैश्वर्यं चोक्तम् । मतान्तरमाहुः । सृष्टिरूप इति केचिदिति । अत्र युक्त्यलिखनादुक्तवाक्यविरोधाच्च वद्दसङ्गतमिति बोधितम् । टिप्पण्याम् । तमद्भुतमिति पदद्वयव्याख्यानयोः परस्परं विरोधं परिहरन्ति । यद्यपीत्यादि । तथाच अन्य-अन्यद्वेवतद्विदितादथो अविदिति तादपीति श्रुत्या विदिताविदितपरत्वस्यापि श्रावणादस्यैवार्थस्य सिद्धेन विरोध इत्यर्थः । सुबोधिन्यां इदमिति । लोकवेदप्रसिद्धत्वे सत्येष्वद्भुतत्वम् । एवमत्रतात्पर्यवृत्या पदद्वयं व्याख्यातम् । अतः परं योगेनाग्रिमपदं व्याकुर्वन्ति बाल इत्यादि । अद्भुतबालकपदयोः समाभिव्याहारेण सूचितमर्थमाहुः । अद्भुतश्चेत्यादि । पञ्चाग्नीत्यादि । अत्र आपः पुरुषवचसो भवन्तीति श्रुतेस्तद्विद्यासाधितरूपस्याम्बुजत्वं बोध्यम् । प्राकृतैरिति । अम्बुजैरित्यर्थः । चतुर्भुजमित्यस्याभासे क्रियाशक्तिमित्यादि । ज्ञानशक्तिवद्द्भुतां क्रियाजनिकां शक्तिं निरूपयन् चतुर्विधमपि ज्ञातमाह । क्रियायाः ज्ञानमूलकत्वात्तच्छक्तिनिरूपणे छिद्रेतरत्ववत्तन्मूलभूतं ज्ञानमर्थबलादाहेत्यर्थः । किं तच्चतुर्विधमित्याकाङ्क्षायां टिप्पण्यां तद्विवृण्वन्ति । प्रमाणेत्यादि । निरूपयतीति । अर्थबलान्निरूपयति । ज्ञाननिरूपणप्रयोजनमाहुः । तेनेत्यादि । चतुर्विधेत्यादेस्तात्पर्यमाहुः । चतुर्विधेत्यादि । तेषामिति भूतानि वेत्यस्य तात्पर्यमाहुः । भगवद्भुजेत्यादि । तस्यैवार्थान्तरमाहुः । जरेत्यादि । उक्तरूपाणीति । आधिदैविकरूपाणि । अत्र चतुःशब्देन नानाविधानां चतुःसंख्यकानां यः सुबोधिन्यां संग्रहस्तत्र बीजं तु जातेष्व्यधिकरणे सिद्धं संख्यायाः प्रयोजनवत्वमेव ज्ञेयम् । तत्र हि वैश्वानरद्वादशकपाले अष्टादिसंख्यानां विद्यमानत्वात्ताभिस्तत्समानाक्षरछन्दः प्रभृतीणां तत्कार्याणां त्वविरोधदर्शनात् । एवमत्रापि चतुर्णां भुजानां दर्शनेनेदं सर्वं सूच्यते अन्यथा गोपालतापनीये द्विभुजमिति श्रावणादत्रापि तथैव दर्शयेदिति । दिक्कालावेति तु इन्द्रादयो बाहव आहु देवाः इति द्वितीयस्कन्धवाक्यात् स्फुटमतो न व्याख्यातम् ।

द्विगुणपुरुषत्वं विवृण्वन्ति । पुरुषस्येत्यारभ्यालौकिकमित्यन्तम् । घातकाविति कारिकायोजना तु चतुर्भुजेषु छौ भुजौ घातकौ रक्षकौ विरोधेष्युक्तौ च पुनः अतिसङ्कटेऽपि तथोक्तौ किञ्च चतुर्भुजपदेन भुजतया वेदोक्तं द्विविधं ज्ञानमुक्तं तथा भगवतो भक्तिरुक्तेति रूपामङ्गीकृत्य तां विवृण्वन्ति । घातकावित्यारभ्य रूपावेत्यन्तम् । तत्रैव तद्वोध्यम् । मूले न सकुदुष्वारितेष्वेतेषु पदेषुक्ता अनेकेऽर्थाखले कपोतिकान्यायेनापतन्तो गतस्तमोर्क इतिवद्वोधव्यवैशिष्ट्येन तं तं प्रत्येकैकशः स्फुरन्तोऽपि भगवत्कृपावलोकितं सर्वशः प्रतियुगपत्क्रमेण वा यथाधिकारं विषयीभवन्तीति न कोऽपि शङ्कालेशः एवमग्रेपि बोध्यम् । अग्रिमपदे वैराग्यं कथमुच्यत इत्याकाङ्क्षायां तद्विवृण्वन्ति । वैराग्यमित्यादि । अर्थस्तु स्पष्टः उक्तरीत्येति । दक्षिणहस्तयोरूपरिशङ्को नीचैः पद्मं वामयोरूपरिगदा नीचैश्चक्रम् । अनया रीत्या धारयन्मधुसूदनः पुराणान्तरे तथाप्रसिद्धत्वात् । मन्दारमधुसूदनादौ तथा दर्शनाश्वेति भाति । एवं माधवरूपेऽपि विन्दुमाधवादौ तथा दर्शनात् नारायणस्वरूपेऽपि व्यङ्गटेशो तथा दर्शनाङ्गाति । अत्र पूर्वं चतुर्भुजपदविवरणे चतुर्विधकार्यकारणार्थमवतारकथनेन चतुर्व्यूहत्वसिद्धावपि यदत्र त्रिरूपत्वेन विवरणं तत् । शङ्कगदाद्युदायुधमित्यत्र क्रमेण शङ्कस्य गदायाः आदिपदोक्तस्य च उत्पदेनोऽश्वैः स्थापनबोधनादङ्गीकृतमिति प्रतिभाति । त्रिव्यूहत्वं च त्रिव्यूहकार्यस्यैव बहुशः करणादुक्तं शेयम् । वासुदेवकार्यस्य गीतोपदेशभीष्ममुक्त्यादौ क्वचिहेव करणादितिभाति इन्द्रियेत्यादिपक्षे व्युत्पादयितुमवतायन्ति । शङ्केत्यादि । पद्मस्य देहरूपता ताञ्चोपपादयन्ति । प्रकृते इत्यादि । तथेति च पद्मस्य देहरूपत्वमायुधरूपत्वं चेत्यर्थः । तेजोरूपमिति । अन्तःकरणस्य सात्त्विकाहङ्कारकार्यत्वात्प्रकाशकत्वेन तेजोरूपम् । पक्षान्तरमवतारयति । स्वयमित्यादि । इदं च अपान्तत्वं दरमित्यादेरैव प्रपञ्चरूपं शेयं शेषं स्फुटम् । श्रीवित्सलक्ष्ममित्यत्र । अत्रत्यन्वयपूर्वात्सामलोभ्रः । इत्यत्राजिति योगविभागादच् । पद्मनाभ इतिवत् विशेषणान्तरेष्वपि व्यावर्त्तकस्य सत्वादत्रैव यल्लक्ष्मत्वमुक्तम् । तत्त्वात्पर्यं श्रीर्वत्सेत्यादिना बदन्तीत्याशयेन टिप्पण्यां तद्विवृण्वन्ति । श्रीर्वत्सेत्यादिना अत्रेति अस्मिन्विशेषणे । स्थानासाधारणधर्ममिति । स्थानरूपमसाधारणधर्मम् । तथाचास्य मुख्यत्वा-

दत्र लक्ष्मपदप्रयोग इत्यर्थः । कथं मुख्यत्वमित्याकांक्षायामाहुः । अस्येत्यादिभावइत्यन्तं अत्रेति मुख्यत्वे । अतएवेति मुख्यलक्षणत्वादेव तद्वत्इति ब्रह्मवतः । गतिरितिमहत्वपरीक्षार्थगमनं तथेति मुख्यत्वं । तथाच यदि तत्र भगवति पुरुषोक्तमत्वं न स्यात्तदा महत्वपरीक्षार्था भृगोर्गतिस्तत्र न पर्यवस्येत यत एवमतः श्रीवत्सस्य ब्रह्मत्वान्मुख्यत्वमित्यर्थः । प्रकारान्तरेणापि भृगुपदस्य नानुचितत्वामित्याहुः । किञ्चेत्यादिना । तथाच तज्जातो भृगुरपि विशिष्ट इति नानुचितत्वमित्यर्थः । इदं प्रकारान्तरेणाहुः । स्पर्शेत्यादि । अनुचितत्वपरिहारायैवमुपपत्तित्रयेण भृगोरक्षरात्मकत्वं तेन श्रीवत्सस्याक्षरात्मकत्वं च समर्थितं सुबोधिन्यां अस्मिन् विशेषणे पूर्वोक्तमैश्वर्यनिरूपणं निगमयन्ति । ब्रह्मेत्यादि ब्रह्मणो अक्षरस्योक्तरीत्या निरूपितेन लक्षणत्वेनैव भगवतो क्षरप्रयोजकत्वरूपमैश्वर्यं निरूपितमित्यर्थः । अग्रिमविशेषणमवतारयन्ति । वीर्यमित्यादि स्वरूपसामर्थ्यं हि वीर्यं तदत्र मुक्तजीवं । स्वाधीनकरणलक्षणं । तश्चिरूपयन् कण्ठभरणतयाऽवस्थितं जीवस्वरूपं लक्षणान्तरत्वेनाहेत्यर्थः । अङ्गातरे अस्थापयित्वा यत्कौस्तुभस्य कण्ठे स्थापनं तत्तत्पर्यमाहुः । क्रियाशक्तेरित्यादि । क्रियाशक्तिर्हस्तादिः । ज्ञानशक्तिः कण्ठदेशः पश्यन्त्यनन्तरमध्यमास्थानत्वेन ज्ञानप्रत्यासन्नत्वात् । अतः सोक्तमेति तथेत्यर्थः । तदेव टिप्पण्यामाहुः । सरस्वत्यादि । पीताम्बरमित्यत्र तथात्वहेतु भूतामिति । जीवत्वप्रयोजकभूतां नन्वम्बरस्य मायात्वे पीतत्वं नोपपद्यते । तस्या लोहितशुक्लकृष्णवर्णत्वेन पीतत्वस्य तत्रानुकृत्वादित्यत आहुः । पीतत्वमित्यादि । रजस्तमोगुणजन्यं यत्सुवर्णं तत्सम्बधादित्यर्थः । तदुपपादयन्ति । अन्यथेत्यादि । न तथाचेदमागन्तुकरूपमित्यर्थः तत्रास्पृष्टं लिङ्गमानत्वेनाहुः व्यामोहिकेत्यादि । तथाचवैरञ्चपञ्चमामिति प्रथमस्कन्धवाक्याद्वैरजनकस्य सुवर्णस्य तथात्वेन तन्मूलभूता सालयविक्षेपातिमकेत्यर्थः । पीताम्बरमित्यनेन यशो निरूपितं ज्ञेयं प्रथमस्कन्धे सम्यक्तेनरूपेण वर्णनयोग्यं गुणक्रियादिपौष्कल्यं यशः आधारोक्तर्षाधायकः सर्वजनालहादको विसर्पिंगुणोपि यश इति च षुथ्वीवाक्यव्याख्याने तत्स्वरूपस्योक्तत्वात् तच्च गुणपौष्कल्यमात्राऽभासे जीवानामित्यादिनोक्तम् यादृशी सापि प्रदेशविशेषां वारिकैव ननु तं वशयितुं समर्थोति । सान्द्रेष्यत्र टिप्प-

एवं । भूमेरित्यादि अयं च प्रकारो निवन्धे । त्रुटिः उपलक्षणविधया व्याख्यातो शेयः । तदेव स्फुटी कुर्वति अथेत्यादिना अत्र रूपविषये किञ्चिदाशंक्य परिहरन्ति । हेतेत्यादि जानहीत्यन्तं । तथाच निवन्धे आकाशपक्षस्य यद्याख्यानान्तरं प्रभुमिः कृतं तत्र प्रमाणप्रकरणोक्तमेव बीजमिति न तस्याचार्योक्तिविरुद्धत्वमिति बोधितम् । नचैवं सत्येते पक्षा अत्राचार्यैः किमित्युक्ता इतिवाच्यम् । वासुदेवादि व्यूहसाहित्यस्यात्र सत्वेन तदूपवोधनार्थत्वात् । नन्वनौपाधिकं चेद्गुणं मूलाभिप्रेतं स्यात्तदा पयोदद्वप्तान्तो नोक्तः स्यात् पयोदे नीलत्वस्य प्रावृद्गुकालोपाधिकत्वादित्याशङ्कायां तत्तात्तर्यमाचार्यस्तस्य धर्मा इत्यारभ्य स्निग्धप्रावृद्गुपत्तिवाच्यम् इत्यर्थः । इत्यन्तेन निरूपितम् । तथाचैतद्वोधनार्थं प्राकृतोपमानत्वोपाधिकरूपवोधनार्थं अत सद्वस्तु नस्तादशत्वमभिप्रेत्यैवोक्तमित्याशयेनाहुः । यस्त्वत्यादि । तथाच तस्य परोक्षत्वाऽपरोक्षवादत्वेनाप्युपपत्तिवं शेयम् । अतो नैवमित्यत आहुः । अन्नेत्यादि । तथाच प्रतिष्ठाश्रुत्या लीलास्थानत्वमभिप्रेत्य उक्तमिति श्रीरूपत्व ब्रह्मरूपत्वश्च न विरुद्धमित्यर्थः । शेषं स्फुटम् ॥९॥

महाहेत्यत्र सुवोधिन्यां । भक्ताविति भक्तौ सत्यामित्यर्थः दिष्प्य-एवं । अत्रापि तदूप इतिमौलौ किरीटरूपः । अवगम्यते शास्त्रप्रायपाठाद्वगम्यते । तथात्वमिति । शास्त्राभिश्चत्वं । तादृश इति शिष्यनिष्टभगवद्गुर्त्या प्रसन्नः शास्त्रत्रयाभिश्चः ( यथामात्वमिति । शास्त्राभिश्चत्वं । तादृश इति शिष्यनिष्टभगवद्गुर्त्या प्रसन्नः शास्त्रत्रयाभिश्चः ) यथा माहापौरुषिकत्वेन प्रसीदन् शुकस्तथा उद्दामेत्यत्र सुवोधिन्यां । एवं लोके ज्ञानमिति । शास्त्रीयत्वेन रूपेण लोकेऽनेकविधतां प्राप्तं भगवद्विषयकं ज्ञानमित्यर्थः । चतुर्भुजमित्यत्र यत् ज्ञानं निरूपितं तदलौकिकमिति ततो भेदज्ञापनायात्र लोकपदं जनयिष्यन्तीति । कर्मणा सजातीयोत्पादनस्वभावत्वाज्जनायेष्यान्ति । हिंसाप्रचुरापीति । अनेन वैराग्यरूप्यता स्फुटीकृता बोध्याः । शह्वर्गदादीत्यत्रेवात्र वैदिककृतेः लौकिकदुःखनिवर्त्तकत्वात् । तत्र साधनानीति । काञ्चीरूपे वैदिककर्मणि उपकरणानि । अङ्गदानीत्यादि । अत्र बहुवचनं चतुष्यत्वस्मारणाय बाहुमध्ये तिष्ठन्तीति कर्मत्वोपपादनाय इदमेव दिष्पण्यामितरयोरित्यादिना विवृतम् । समानयोगक्षेमत्वं कङ्कणानामपीति न पृथक् तदुक्ति । अङ्गदानां सात्विकत्वे

हेतुमाहुः । अङ्गाद्यतीत्यादि । कर्मणः सुकृतः स्याहुरिति वाक्यात्  
विदेहकैवल्यसम्पादकत्वेन सात्त्विकं तदित्यर्थः । तदिति । कङ्गण-  
मित्यर्थः । राजसत्वं च तस्य बलत्वाङ्गाति । नन्वेकस्यामेव क्रिया-  
शक्तौ प्रतिष्ठितयोः शास्त्रबोधितकर्मरूपयोस्तयोर्द्विविध्यं कथं सङ्ग-  
च्छत इत्यत आह । सात्त्विकेत्यादि । कर्त्तौरितिशेषः । विलक्षणा-  
धिकारिकर्तृत्वेनैकस्य कर्मणो विलक्षणत्वश्च गीतायां नियतं सङ्गर-  
हितमित्यादिना स्फुटामिति न सङ्गालेशः । तैरिति । शास्त्रोक्तकर्म-  
रूपाभरणः । तैर्विरोचमानत्वे गमकमाहुः । वेदैत्यादि । हारिषंशे  
पुष्करप्रादुर्भावसमाप्ताविदं पठ्यम् । शुक्राहेति । दर्शनाङ्गार्थक-  
मैक्षतेति पदमाहेत्यर्थः ॥ १० ॥

स विस्मय इत्यत्र । एतत् सर्वपरिज्ञानान्विति । दानस्तोत्रस्वाधि-  
काराणां परिज्ञाने । पूर्वोक्तद्विति ईक्षणकर्तृत्वेनोक्तः शुद्धसत्वात्मकः ।  
अलभ्यलाभादित्यादि । एतेनार्थिता उक्ता । नैमित्सिकमपीति । नैमि-  
त्सिकविषयकमित्यर्थः । तादृश इति समीचीन भ्रमयुक्त इत्यर्थः ॥ ११ ॥

अथैनमित्यस्याभासे । प्राकृतएव तस्य संस्कार इतिप्राकृते पुत्रे  
जाते तस्य पुत्रस्य संस्कारः ॥ १२ ॥

विदितोसीत्यत्र । शातस्वरूपस्तोत्रे इति शातस्वरूपाभ्यां कृतस्तोत्रे  
इत्यर्थः । शातस्वरूपत्वं व्युत्पादयन्ति । यस्त्वित्यादि । तथाच य-  
श्चाक्षुष्टत्वेन प्रतीयसे सोऽपि त्वं पुरुषोक्तमत्वेन विदित इत्यर्थः । न-  
न्वत्र मूले युष्मशब्दाभावात्कथमेवं व्यवहारोक्तिरित्यतस्तदाशयं  
टिप्पण्यामाहुः । अत्रैवमित्यादि । व्यवहारमात्रोक्तिरिति तदभावेऽपि-  
व्यवहारमात्रोक्तिः । अन्यलभ्यत्वाभिप्रायेणेति । शब्दार्थस्याशेष-  
लभ्यत्वाभिप्रायेणेतदर्थम् । व्यवहारोपपादनायक्षेपलभ्यस्यापि  
ग्रहणे विद्वत्सम्मतिमाहुः । अतएवेत्यादि । अतएवेति । व्यवहारस्यो-  
पपाद्यत्वादेव तथाचासीतिप्रयोगेण शब्दएवाक्षिप्यत इतिभवत्पदेन  
वेदनकर्मकाङ्क्षा पूर्त्तिवपि यदेवं प्रयोगस्तज्जाक्षुष्टत्वेन शायमानस्यैव  
विदितत्वशापनार्थ इति सुबोधिन्याशय इतिभावः । कल्पनाङ्केशापरि-  
हाराय पक्षान्तरमाहुः । वस्तुत इत्यादि । समस्तमपदमिति । असी-  
तिविभक्तिप्रतिरूपकमव्ययम् । तेन सहस्रमासं प्राप्तमेकं पदम् ।  
तथाच यथाऽस्तिक्षीरागौरित्यादावस्ततित्यव्ययं प्रथमपुरुषार्थं तथा-  
सीत्यव्ययमपि मध्यमपुरुषार्थं तस्य च भवच्छब्देन समासे पूर्वो-

कोर्थोसीतिकल्पना क्लेशश्च न भवतीत्यतस्तथेत्यर्थः । भवच्छब्दं सङ्गत्यभावारुच्यते । अध्याहृतेनत्वं पदेन भवत्पदकार्यसिद्धेस्तदसङ्गत्यरुच्या तदभिमानित्वेनेति भातीति भवान् प्रकाशमान इत्यतोभिमानित्वेन सुवोधिन्यां प्राकल्पकरणादिति कौस्तुभपीताम्बराभ्यां प्राक्प्रकरणात् टिप्पण्यां तत्परिहार इत्यर्थः । इदं चाग्रे एतद्वांदर्शितं रूपमिति भगवद्वाक्याश्च स्फुटी भविष्यति । तथोक्तत्वादिति । शातत्वस्योक्तत्वात् । ननु शातत्वस्य प्रामाणिकत्वे अप्राप्य मनसा सहेति शूतिविरोधस्तु दुष्परिहरइत्यतं आहुः । अन्यदेवेत्यादि । अपि शब्दानन्दं व्रह्मणो विद्वानिति श्रुतिः संगृह्यते । अन्यथेति ॥ समानकरणयोरेकविषये विदितत्वाविदितत्वयोः प्रामाणिकत्वे । तथाच वदतोव्याघातपरिहाराय विदितत्वाविदितत्वयोः स्वरूपभेदे सिद्धेलौकिकविदितत्वाद्विन्नत्वस्य सिद्धत्वे सुखेन तस्यापि परिहार इत्यर्थः । सुवोधिन्यां अत इति । अनुभवानन्दावेव स्वरूपं यस्येत्युदेश्य विधेय भावादित्यर्थः । परोक्षापरोक्षान्तर्यामिरूप इति अहश्यरूपो हश्यरूपोऽन्तर्यामिरूपश्चेत्यर्थः । आत्मेति । सर्वात्माषड्बिध इति । क्षराक्षरपुरुषोक्तमान्तर्यामिदेहजीवभेदेन पद्विधः । यद्वा । सेवधवघनदृष्टान्तात् पूर्वमाधिभौतिकादित्रयरूपेणात्र सर्वान्तर्यामिदेहजीवरूपेणेत्यर्थः ॥ १३ ॥

स एवेत्यत्र । कश्चन प्रकार इति । तथाच तैः प्रकारैर्यथा न सर्वरूपत्वव्यापकत्वादिहानिस्तथाऽनेनापीत्यर्थः । तथापीति । वैदिकप्रकारेपीत्यर्थः । आहेति । प्रवेशस्य भावनामात्रत्वादप्रविष्टत्वमाहेत्यर्थः । तदुपपादयन्ति । योगेत्यादि । यथानुगमाधिकरणविषयवाक्ये योगवलादिन्द्रः परमात्मनि प्रविष्टस्तथेत्यर्थः । दक्षिणायां वेतिवा शब्द इवाथैङ्गेयः । प्रकारान्तरेणापीन्द्रप्रवेशमाहुः । दितेरित्यादि । तथेति । सोपाधिकः कार्याभिनिविष्टश्च वा । तथाचानुपाधिकत्वं कार्यार्थतया प्रवेशभावनाचोपपद्यत इत्यर्थः । प्रकारसंदेहं परिहर्तुव्युत्पादयन्ति । तर्हित्यादि । इत्यर्थः इत्यन्तम् । आधिदैविकस्वभावेनेत्यस्य तत्पर्यं तत्र प्रमाणञ्च टिप्पण्यामाहुः । आधिदैविकेत्यादि । सुवोधिन्यां अपेक्षत इति । साक्षित्वप्रकाशननियमाद्यर्थमपेक्ष्यते । ननु स्वार्थसृष्टाविति । स्वार्थसृष्टौ कारणतया विद्यमाने नैवरूपेणान्तर्यामिकार्यस्य च कारणान्नापेक्ष्यते । ननु तमद्भुतमित्यत्र लीलोप-

योगीप्रपञ्चस्य ब्रह्मात्मकत्वमभिप्रेतमित्युक्तम् । इह तु त्रिगुणात्मक-  
त्वमुच्यते इति कथमविरोधं इत्यत आहुः । यथेत्यादि ष्ठेत्यन्तम् ।  
मायासाम्यस्य दौर्बल्यमभिप्रेत्य पक्षान्तरमाहुः । अत्रिगुणात्ममिति  
वेति अकारप्रश्लेषमनङ्गीकृतपक्षान्तरद्वयमाहुः । यद्वेत्यारभ्य उक्तरी-  
त्येत्यन्तम् ॥ १४ ॥

यथेमे इत्यत्र । सुबोधिन्याम् । प्रतीयन्त इति । शरीररूपेण  
पृथ्वी । मुखे मुख्या आपः कान्तिरूपं तेजः सर्वत्र । प्राणरूपो वायु-  
र्णासिकायाम् । छिद्रेष्ववकाशरूपेणाकाश इत्येवं प्रतीयन्ते । तत्रा-  
हेति । तादृश्यामाशङ्कायां स्वरूपे प्रतीयमानानां तेषां दृष्टान्तमुखेने-  
त्यर्थः । दृष्टान्तं व्युत्पादयन्तो मूले यथेत्यस्य विराजं जनयति हीति  
चतुर्थपादेनान्वय इत्यभिप्रेत्य व्याकुर्वन्ति । यथेत्यादिप्रतिपादितानीति ।  
उपलक्षणविधया प्रतिपादितानि तत्रतत्रेति । तेषु तेष्विन्द्रियेष्विव तेषु  
तेषु तथैवेति । तादृशैरविकृतसदृशैः । अयं मूलस्थस्य तथात इ-  
त्यस्य विवरणम् । त इति वक्ष्यमाणा ये विकृताः । वस्तुतस्तु तथैव  
विकृतैः सहेति पाठो भाति । सहेत्यन्तस्य एकस्मिन्नित्यग्रन्थे-  
नान्वयः नानावीर्या इत्यादिकन्तुविकृतोर्दुविकृतयोः साधर्म्यबोधना-  
र्थम् । शेषं स्फुटम् । तथा सत्येवं योजना । इमे अविकृता भावा  
नानावीर्याः पृथग्भूतास्तथा तादृशास्ते वक्ष्यमाणाः विकृता भावाः ।  
तथैवेति वा पाठः विकृतैः सह यथाविराजं जनयन्ति हीतिबोध्यम् ।  
एवं दृष्टान्तं व्याख्याय दार्ढान्तके योजयति । तथाप्रकृतेपीत्यादि ता-  
नीति । विराङ्गजनकान्यविकृतानि तत्वानि । न कोऽपि दोष इति पृ-  
थिव्यादि भूतदर्शनकृतो यः स्वरूपेऽनित्यत्वविकृतत्वादिप्रतीतरूपो  
दोषः सोऽपि नेत्यर्थः । नच विकृतैस्तथैवेत्यादिना चतुर्विंशतितत्वानां  
विकृतत्वं आधिदैविकं तत्र प्रवृष्टेन प्राकृतत्वं कथं प्रकृतितत्वे विकृत-  
त्वकं कथं सङ्गच्छते प्राकृतत्वये सांख्यैः पौराणिकैश्चानङ्गीकारादिति  
वाच्यम् । एकादशस्कन्धे द्वाविंशाध्याये प्रकृतिः पुरुषश्चेति विकल्पः  
पुरुषर्षभ एष वैकारिकः सर्गो गुणव्यतिकरात्मक इत्यादिना प्रकृति-  
पुरुषयोरपि विकल्पत्ववैकारिकत्वगुणव्यतिकरात्मकत्वानां भगव-  
तैवाङ्गीकारात् । सिद्धान्तस्य च भगवत् प्रतिपादितत्वात् ब्रह्मवादे  
ब्रह्मातिरिक्तस्य सर्वस्यापि विकारत्वात् । याच द्विकारन्तु विभागो  
लोकवादिति सुत्रोक्तन्यायकृतत्वेष्यङ्गीकारे बाधकाभावाच्चेति ॥ १५ ॥

अथिमे ततः कथमिति । कारणरूपेण पृथिव्यादिप्रतीतौ भवतु समाधानं ननु कार्यरूपेणापि प्रतीतौ । कार्यस्य जन्यत्वादतः कथं तत्राहेति । तादृश्यामाशङ्कायां त्वगाद्यात्मककार्यरूपेणापि प्रतीयमानस्य दृष्टान्तमुखेन नित्यत्वमविकृतत्वं चाहेत्यर्थः । मिलित्वेति । पूर्वं विकृतैः लहेत्युक्त । स सहभावः निमित्तभूतानामिवापि सम्भवतीति तदृश्युदासार्थं हुग्धं जलादिवदुपादानत्वेन मिथ्रिभूय पूर्वालुबाद इति । जन्यन्तीत्यस्यानुवादः । वर्ततइति । तदभिध्यानादेव तु तंलिङ्गात्स इति न्यायेन वर्तते । अन्यथाकार्याजन्यात्कार्यान्तरं न स्वात् । अनुगता इवेति । पटे तन्तव इव समाविति । ब्रह्माण्डे अन्यदर्पीति । तेजोवायुव्यामापि । तथाचानुगतत्वात्कार्यं कारणभूतानां तत्वानां सत्त्वादृष्टान्तेनोपपादिता । अतः परं तेषां तत्वानां वीजाङ्कुरवत् कृत्स्नप्रसक्तिवारणायावतारयन्ति । तहीत्यादि । भवन्याते कार्यमात्ररूपा भवन्तु समाधीव्याकुर्वन्ति । प्रागित्यादि । इहेति । स्वरूपे ब्रह्माण्डोपरि च इहोत्पत्तिरिति कार्यं पुनरुत्पत्तिः । विलक्षणत्वादिति । कृत्स्नप्रसक्तिवारणार्थं कार्याऽनवयवतयातिरिक्तत्वेन विद्यमानत्वात् । ननु तत्रानुगमो वीजाङ्कुरन्यायेनास्तु जाते ऽडरे कथमिदोपलभेदवीजामिति सप्तमस्कन्धे प्रलहादवाक्याद्येति चेत्सत्राङ्गः साक्षादित्यादि । तथाचात्वगादीनां वीजाङ्कुरन्यायकप्रवेशस्तु मात् । पित्रोः शरीरे तेषां विद्यमानत्वप्रतीत्यैव वाधित इत्यर्थः । एवमाधिदैविकानां कारणभूतानां तत्वानां व्यतिरेकं दृष्टान्तेन साधित्वा फलितमाङ्गुः । यथेत्यादि । न कोऽपि विरोध इति शास्त्रसिद्धत्वात्सद्विसंवादिप्रतीतकृतो विरोधोऽकिञ्चित्करत्वाश्चेत्यर्थः ॥ १६ ॥

अथिममवतारयन्ति । एवमित्यादि । अतिदेशियुक्तिमाङ्गुः । अन्यथेत्यादि । तथाच व्यावहारिकः प्रपञ्चः स्वसत्सोत्कृष्टसत्ताकप्रपञ्चपूर्वकः मायिकप्रपञ्चत्वात् ऐन्द्रजालिकप्रपञ्चवदितिन्यायेन पारमाधिकप्रपञ्चसिद्धौ पञ्चात्तस्वरूपे विचार्यमाणे । यदेकमव्यक्तमनन्तरूपमिति । यदक्षरे परमे प्रजा इत्यादिजातीयकश्रुतिभिः द्वितीयस्कन्धीयचतुश्लोकोक्तप्रकारेण च ब्रह्मरूपत्वं पर्यवस्यति । एवं ब्रह्मणः

१ आकाशाद्विगुरित्यायुत्यातेस्तद् आब्रह्मण एव तदात्मकत्वात् स ईश्वर एव कर्ता, तत्र हेतुः तंलिङ्गात्सर्वकर्तृत्वस्य ब्रह्मलिङ्गत्वात् ।

२ साकल्येन—सर्वभविनेत्यर्थः । ३ विराङ्गस्वरूपे ।

सर्वाकारत्वे सर्वात्मकत्वे च सिद्धे नाद्वैतश्रुतिविरोधः । आविद्यादिव-  
दभेदस्यापि भेदविश्वसम्पदूपत्वादिति इदं चाहश्यत्वादिगुणाऽधि-  
करणाद्वगन्तव्यं बुध्यनुमेयेत्यत्र दूषणान्तरं व्युत्पादयन्ति । नन्वि-  
त्यादि अन्यथेति । साधनं विनैव दृश्यत्वे सर्वमुक्तिश्चेति चकारेण-  
सर्वाभावकृतो लीलाया अभावः समुद्धीयते । हीति श्रुतिविरोधरू-  
पाद्वेतोः तत्राहेति ताहश्यामाशङ्कायां इन्द्रियसामर्थ्येनाग्राह्यत्वादि-  
कमाहेत्यर्थः । तदुपपादयितुं व्याकुर्वन्ति । बुद्धेत्यादि । बुद्धेति उप-  
लब्ध्या लक्षणमिति । ज्ञानकरणत्वम् । सामर्थ्यमिति । दर्शनाभावे-  
नैव तथा निश्चयादित्यर्थः । ननु माऽस्तुलौकिकेन्द्रियग्राह्यत्वं तथा-  
प्याधिदैविकेन्द्रियाणां भगवद्विभूतिरूपत्वादभगवतस्तद्राह्यत्वंत्व-  
दण्डवारितमित्यत आहुः । नवेत्यादि अन्यार्थमिति । लौकिकेन्द्रियेषु  
सामर्थ्याधानार्थम् । तथाच यथा उदरम्दहरविद्यायां नाडीरूपक्रम्य  
अमुष्मादादित्यात्प्रतयन्त इत्यादिनोक्तो नाडीसूर्यरस्मिसम्बन्धः  
देहान्निषुमणसमये जीवस्य मार्गप्रकाशनमात्रं करोति न तु कार्यान्तरं  
तद्वित्यर्थः । ननु सामर्थ्याधानवद्वाहकत्वमप्यङ्गीकार्यमिति चेत्त-  
त्राहुः । ग्राह्येत्यादि । इन्द्रियैर्यद्राह्यं रूपादितस्वरूपत्वादित्यर्थः ।  
इदश्च द्वितीयस्कन्धे प्रथमाध्याये व्राणश्च गन्ध इत्यादौ स्पष्टम् ।  
ननु तथापि तेषां देवरूपत्वेन सत्वप्रधानत्वाद्वगवद्वहणसामर्थ्य-  
कल्पयमितिचेत्तत्राहुः । नवेत्यादि । विषयाणां सम्बन्धयः सञ्चिक-  
र्षः संयोगरूपः स्वाधिदैविकैः सह न किन्त्वाधाराधेयभावरूपः  
स्वरूपसम्बन्धस्तस्मिंश्च ग्राहकसम्बन्धत्वं न क्वचित्सिद्धमतो न  
कल्पयितुं शक्य इत्यर्थः । सिद्धमादुः । अत इत्यादि । यत आधिदै-  
विकानामन्यार्थत्वग्राह्यस्वरूपत्वाभ्यां न ग्राहकत्वमाध्यात्मिकानां तु  
सञ्चिकर्षराहित्यान्न तथात्वमतो न ग्राह्य स इत्यर्थः । ननु माऽस्तुवि-  
षयप्रत्यक्षे भगवद्वहः सञ्चिकर्षाद्यभावात् । इन्द्रियाधिदैविकरूपाणि  
तु इन्द्रियमध्यवर्तीन्येव तथाचेन्द्रियं स्वस्वरूपं गृह्णन्तस्वरूपमपि  
गृह्णात्वितिचेत्तत्राहुः । इन्द्रियाणामित्यादि । आत्माग्राहकत्वादिते ।  
इन्द्रियस्वरूपाग्राहकत्वात् । तथाच तन्न स्वयं स्वग्राहकमतस्त-  
त्सहभूतस्य भगवतोऽपि न ग्राहकमित्यर्थः । नन्विन्द्रियाणामप्रत्यक्ष-  
त्वं चेत्तर्हि इन्द्रियसन्दावे किं मानमित्याकाङ्क्षायां नैयायकादिप्रसि-  
द्धमनुमानमेव मानत्वेनाहुः । अत इत्यादि । तथाचानुमानमेवतस-

श्वावे प्रमाणमित्यर्थः । एतेन मूलस्थं बुध्यनुमेयलक्षणेरिति पदं  
 व्याख्यातं ज्ञेयम् । तेन सिद्धमाहुः । अनेनेत्यादि । युक्तिरप्रयोजकेति  
 दृश्यस्य प्राकृतत्वकथने द्रश्यस्याप्राकृतत्वं यदङ्गीकृतं सा युक्तिरनु-  
 कूलतर्कशून्येत्यर्थः । एवमप्रत्यक्षत्वेनाप्राकृतत्वेन व्याप्तौ दृष्टितायां  
 पुनराशङ्कान्तरमवतारयन्ति । नन्वित्यादि । प्रसिद्धानुमाने यथा  
 व्यापकस्य वहेत्यभिचारो न दोषाय तद्वदत्र अप्राकृतोऽप्रत्यक्षत्वादि-  
 त्यनुमानेष्यप्रत्यक्षत्वस्य व्यभिचारो न दोषाय अयं प्राकृतः प्रत्यक्ष-  
 त्वादित्यनुमानाङ्गीकारात् तथा सति यत्प्रत्यक्षं तत्प्राकृतमेवेति  
 व्याप्तौ तु न दोषोऽतस्तथेत्यर्थः समाधिं व्याकुर्वन्ति । सर्वत्रेत्यादि ।  
 तथाच व्यतिरेकव्याप्त्या अप्रत्यक्षत्वस्यापि सिद्धेलोकिकरूपादिस-  
 म्भूतस्याष्यप्रत्यक्षत्वान्नानन्दमयत्वबाध इत्यर्थः । पुनराशङ्कते । क-  
 चिदित्यादि । तत्राहेति । वाधकयुक्तेरप्रयोजकत्वमाहेत्यर्थः । तद्-  
 व्युत्पादयन्ति । नहीत्यादि । न दुष्टं भवतीति प्राकृतः कच्चित्प्रत्यक्ष-  
 त्वादित्यनुमानोऽपि हेतोरिन्द्रियसामर्थ्येनोपहितं व्यभिचारित्वम-  
 प्रयोजकत्वं चेत्यतो नानेन हेतुना दर्शनं दुष्टं भवतीत्यर्थः । दोषं  
 व्युत्पादयितुं प्रमाणमाहुः । पराञ्चीत्यादि । तथाच पराकूपदादिनिं-  
 द्रियसामर्थ्येनोपहितत्वमैक्षण्डित्यनेन व्यभिचारः श्रुत्या प्रहृश्यते । तत  
 एवाप्रयोजकत्वमपि सिंध्यतीति श्रुतिरेवात्रमानमित्यर्थः । सिद्धमा-  
 हुः । तस्मादित्यादि । तस्मादितिश्रुत्या प्रतिपक्षहेतौ दोषप्रदर्शनात् ।  
 उत्तरार्द्धमवतारयन्ति । भिन्नत्वेनेत्यादि । बाह्यपरिहारं व्याकुर्वन्ति ।  
 बाह्येत्यादि । पूर्वमवोचमितितृतीयस्कन्धे कापिलेये आकाशलक्षणे  
 बहिरन्तरमेव चेत्यर्थः । तदपीति आकाशकृतं बाह्याभ्यन्तरत्वम-  
 पि । अन्यस्मादिति दृष्टा उपपादितेवेति । भगवादिच्छयैवो-  
 पपादिता । तथाच न बाह्यत्वप्रतीतकृतआनन्दमयत्वबाध इत्यर्थः ।  
 एतेनैवाभिन्नत्वं कृतस्यापि परिहारमाहुः । परीत्यादि । परिछिन्नत्वे  
 हि भिन्नत्वं व्यापकत्वेन तस्मिन्परिप्रहृताभिन्नत्वमपि परिहृतप्रायमे-  
 वेत्यर्थः । कथमित्याकाङ्क्षायां तत्र हेतुत्रयमवतार्य व्याकुर्वति । अस्मि-  
 भित्यादि । विवेचनीय इत्यन्तं व्यावर्त्तकत्वमिति भेदकत्वं । अय इति  
 उलूखलबन्धस्थले तथाच परिछिन्नतयाभिन्नात्वस्यापि स्वेच्छया  
 कृतत्वात्रतत्प्रतीत्याष्यानन्दमयत्वबाध इत्यर्थः । एवमेतौः श्लोकैदर्शेष  
 परिहारेण विदितोऽसीति प्रतिश्ला समर्थिता । उपसंहरति ॥

एवमित्यादिवैदिकप्रकारे यज्ञोग्निहोत्रादिपञ्चात्मकः । अत्र च भि-  
न्नत्वनिराकरणे सर्वस्य सर्वस्य सर्वात्मन इति विशेषणद्वयेन सर्व-  
रूपत्वसर्वात्मकत्वप्रतिपादनात् पञ्चात्मकः स भगवानिति पञ्चरात्र-  
स्मृत्युक्तपञ्चात्मकत्वस्याप्यर्थादेव सिद्धेः इलोकसंख्या सूचिता यज्ञा-  
त्मकताप्यर्थादेव सिद्धा । उत्तरकाण्डोक्तं साकारं ब्रह्मत्वं तु व्याख्या-  
नेन समर्थितमतो वैदिकप्रकारेण तथानिरूपित इत्यर्थः अग्रिमे ॥ १७ ॥

एवं वैदिके प्रकारे निरूपिते सति य आत्मन इतिवक्ष्यमाणश्लो-  
कस्थं प्रमेयं भगवसङ्गे पुनरुक्तं भवति प्रपञ्चपक्षे च सर्वात्मकत्ववि-  
रुद्धं भवतीति कथमविरोध इत्याकाङ्क्षायां मतान्तरमिदमित्याशये-  
नाहुः । तन्त्रेत्यादि । प्रथम इति । परब्रह्मरूपः । यत्प्रवदन्तीति । इत्थं-  
विचिन्त्य परमः स तु वासुदेवनामा बभूव निजकारण मुक्तिदाता त-  
स्याऽज्ञयैव नियता परमाऽपि रूपं वब्रे । द्वितीयमिव यत्प्रवदन्ति माया  
मिति पञ्चरात्रवाक्यात् । सृज्यत इति । नृसिंहोत्तरतापिनीयोक्तप्र  
कारकं व्यावहारिकमसक्रज्यते । तन्मतमिति । तादृशं पञ्चरात्रं मतं  
अन्तरेव बहिर्वेति । स्वान्तरेव स्वस्माद्वहिः पराक् देशे वा आत्मभू-  
तस्येति । केवलचिदानन्दरूपस्य । हृश्येष्विति । लौकिकेन्द्रियसाम-  
र्थ्येन हृश्येषु । आत्मनेति अन्तर्वर्तिना भगवता अनुभवातिरेकेणेति ।  
प्रतिभासातिरेकेण आत्मनो बन्धकेष्वितिगुणशब्दस्यार्थः । गुणानां  
रज्जुरूपत्वेन हृष्टबन्धकत्वादिति । व्यवस्यतीति निश्चिनोति तादृश-  
स्याबुधत्वं व्युत्पादयन्ति । अस्तीत्यादि । आत्मव्यतिरेकेणेत्यस्यैव  
व्याख्यानमात्मसम्बन्धेत्यादि न भवतीति तथाचानुवादस्य प्रतीत-  
मात्रसापेक्षत्वात् प्रतीतेश्वाभावस्य सक्तामात्रात् दोषविशेषण द्विचन्द्र-  
प्रतीतवत् सिद्धेरनुवादैनैव तदा कलितं भवतीति न तेन सन्धात-  
सक्तासिद्धिरित्यर्थः । तत्राहेति । सत्वोत्पत्तौ प्रतीतौ दोषमाह । दूरेग्रह-  
णादबुधपव सः । गृह्णातीति सत्वेन गृह्णीति । पुरुषोऽपि भूत्वेति पुरं  
उषति दहतीति पुरुषस्ताद्वशोऽपि भूत्वा । समीप इति गृह्णत इतिशेषः ।  
तथाचासत्वसिद्धीत्यत्र सत्वशब्देन सक्ता ज्ञेया । अविचारेण ग्रहणात् ।  
ग्रहणमिति । आदरेण । येनैव प्रकारेणेति । आत्मव्यतिरिक्तत्वेन न  
प्रकारेण तथाच व्याख्यानारम्भे अन्तरे वेत्यारभ्य चिदानन्दरूपो हृष-  
द्य इत्यन्तेन यदुक्तं तदेव सिद्ध्यतीति लौकिकेन्द्रियसामर्थ्येन हृश्ये-  
षु व्यावहारिकेषु संघातरूपेष्वर्थेषु वैराग्यार्थमसद्बुद्धिरेव कार्या ।

तदैव तथा दर्शनसिद्धिरिति व्याख्यानसंदर्भार्थः । नन्वत्र मायावादसिद्ध्या वैदिकसिद्धान्तविरोधः शङ्कनीयः । आभासाभास्ययोर्विमुच्यप्रतिविम्बयोश्च समानाकारत्वनियमेन तस्यैतत्प्रयोजकतयाविरोधाभावात् तन्मया पूर्वमनुमानेनैव साधितं । उत्तरतापनीयटीकायां भाष्यप्रकाशे च व्युत्पादितमितिततोऽवधेण एवमेव इलोकं प्रभुचरणः पूर्वोक्तब्रह्मवादरीत्या व्याकुर्वन्ते । अथवेत्यादि । दृश्येष्ठिविभगवदिच्छया भक्त्या दृश्येषु । धर्मिग्राहकमानेनेति उभयद्यपदेशसुन्नवोधितेन इतिभावः । इतिहेतोस्तादृश्यमुपाददद्वुधपवेति भाव इत्यर्थः । तथाच तन्त्रेऽपि भिन्नस्य जगत् एव वैराग्यार्थमस्त्वमुच्यते ननु स्वरूपात्मकस्येति तन्त्रमयि वेदे न समानं मोक्षधर्मं पञ्चरात्रस्य तथात्वनिश्चायनादितिवोधनार्थमेवं व्याख्यातमतो न कोऽपि दोष इत्यर्थः । श्रीधरीये व्यवस्थत इत्यात्मनेपदमवदर्शनात्तस्मिन् पाठे पूर्वोक्तो न सङ्गच्छत इति तेन पाठेन व्याख्यानान्तरमाहुः । अथवेत्यादि । स्वस्य दृश्येष्ठिविभिन्निद्यसामर्थ्येन दृश्येषु करपादादिष्ठिविभिन्निति । भगवत् करपादादिषु । वर्तमान इति व्याप्य स्थितः । तेष्वात्मत्वेनोति इदमस्वव्यतिरेकपदस्य व्याख्यानं । तथाच तेषु करपादादिषु भगवदभिन्नत्वेन ऊचवदभिमतादभिन्नत्वाज्ञीचवदभिमानेन भगवान् वर्तमान इति यो व्यवस्थते सोऽबुध इत्यर्थः ॥ १८ ॥

त्वत्तोस्येत्यत्र प्रद्युम्नरूपमिति यो भवान् प्रत्यक्षगोचरः परब्रह्मतया वासुदेवत्वेन निरूपितस्तमेवेश्वरत्वब्रह्मत्वाभ्यां प्रद्युम्नरूपत्वेन निरूपयतीत्यर्थः । निरूपित इति । पञ्चरात्रे निरूपितः । तत्प्रकारमाहुः । स्मृतिरित्यादि । प्रकृतिमिति । रजः सत्वतमोमयीभूतप्रकृति । प्रकृतौ । ऋौ एव प्रधानभूतेनि । प्रकृतिसमीपे शक्तमते ऋि एव मुख्या । उसाद्यत इति । परुष उसाद्यते । वासुदेववदिति विम्बप्रतिविम्बन्यायेन । अस्तु तथैवेति । सामर्थ्यासाक्षात्कर्तृत्वमस्तु । अघटमानमेवेति । कर्तृत्वमभटमानमेव । तर्हि विरोध इति । सामर्थ्यसत्तायां विद्यमानायामप्यकर्तृत्वे सति कर्तृत्वाऽकर्तृत्वयोर्विरोधे । तत्राहेति । वासुदेवाद्देवं वक्तुं कर्तृत्वाकर्तृयोर्विरोधाभावे हेतुमाह नैव कृत्येनेति नैकतरपरित्यागकल्पना । ननु ब्रह्मत्वेन सर्वभवनसामर्थ्येष्यविकृतस्य विद्यमानत्वाज्ञगदकरणेऽस्त्येव विरोध इत्यत आहुः । किञ्चनेत्यादि नापेक्ष्यन्त इति कर्तृत्वार्थं नापेक्ष्यं ते वि-

रोधाभावमुपपादयन्ति । आज्ञेत्यादि । प्रकारान्तरेणाप्युपपादयन्ति । किञ्चेत्यादि । तथाचानीहत्वादिकं गौण्यात्रोच्यते । अतो न विरोध इत्यर्थः । तुरीयपादं व्याकुर्वन्ति । तथेत्यादि । तद्वारेति । आधारत्व-द्वारा । ननु पूर्वोक्तहेतुद्वयेन कर्तृत्वाकर्तृत्वयोरविरोधे सिद्धे पुनरुप-चारेणाविरोधसाधनस्य किम्प्रयोजनमित्याकाङ्क्षायां तत्प्रयोजनं टि-प्पण्यामाहुः । अविरोध इत्यादि । द्वितीयकोट्युपस्थितिरिति । कर्तृ-त्वकोट्युपस्थितिः । हेत्वन्तरमिति । त्वदाश्रयत्वादिति हेत्वन्तरं । तच्छङ्कयेति । विरोधशङ्कया । तथाच मूलानुसरणं प्रयोजनमित्यर्थः । ननु मूले उपचारपक्षः किमित्युक्तं इत्याकाङ्क्षायां यत्सुबोधिन्यां व-स्तुतस्त्वत्यादिनोपपद्यत इत्यन्तेनोक्तं तद्विवृएवन्ति । वस्तुतस्त्व-त्यादिज्ञेयमित्यन्तं तथाच मूले गुणेषु कर्तृत्वोपचार इत्याशयो ननु भगवति तदुपचारएवश्च सुबोधिन्यां गुणा एव कर्त्तार इत्यस्य अ-तपेत्यस्याभिमानादेवेत्यर्थो ज्ञेय अतो न विरोध इत्यर्थः ॥ २० ॥

सुबोधिन्यां श्लोकार्थं निगमयन्ति । एवं जगत् इत्यादि अग्रिमे वासुदेवात् । प्रद्युम्नतश्च वैलक्ष्यल्येनानिरुद्धं निरूपायितुं पूर्वोक्तमनुव-दन्तः प्रस्तुतमवतारयति । इदमित्यादि । प्रद्युम्ने प्रकृतिजननद्वार-इदमुपतिस्थितिप्रलयात्मकत्वमाध्यात्मिकत्वेन अध्यात्मं भवत्वेनो-पादानतया निरूपितम् । अतः परमाधिदैवं भगवत्वेन प्रयोजकतया अं-शत उपादानतया चानिरुद्धं जगत्कर्त्तारमुपपादयन्ति । तथाच वा-सुदेवस्तटस्थत्वेन प्रद्युम्नउपादानत्वेनाभिरुद्धः प्रयोजकत्वादिना कारणमित्येवं भेदमुपपादयन्तीत्यर्थः । तद्वयुम्नादयन्ति । तथाच पि-तृवदंशाविशेषेणोपादानभूतः । कृषिबलेन्द्रब्रह्मादिवदनेकधा स्वक्रि-यारूपव्यापारेण प्रयोजकश्चानिरुद्ध इति वासुदेवादिभ्यो विलक्षण इत्यर्थः । व्याकर्तुमवतारयन्ति । तत्रेत्यादि शान्त्येति । स्वश्रिया शान्त्या । न गुणावताररूपेषु सत्वस्य श्यामस्तमसश्च शुक्लो वर्णो निरूपितः । प्रकृते च विपरीत इति कथं प्रसिद्धिभेदसमाधिरित्यत आहुः । प्रसिद्धिः कृते शुक्ल इत्यादि । उपाधिकालरूपाणीति । सत्वर-जस्तमसामुपाधिभूतकालरूपाणि । तदर्थमिति । रूपनिरूपणार्थं । तथाचात्र स्थितये सर्गाय जनात्यये इति कार्यनिर्देशात्सत्वतमसी-क्रियाव्याप्ते सती विपरीतरूपे भवति इति न गुणावतारवर्णवा-क्याविरोधः । यथा गन्धकधूमेन जवाकुसुमादेश्वत्यं धूमांतरेण शु-

कुपटादेर्श्यामत्वं तद्वत् । वस्तुविशेषजन्यक्रियाविशेषजसंयोग स्यैव तत्र कारणत्वादिति न चात्र प्रद्युम्नानिरुद्धयोः क्रमेण निरूपणे-किमानामिति वाच्यं इलोकारंभे तत्त्वकार्यवोधकजन्मपदत्रिलोकस्थितिपदयोरेव मानत्वात् । तंत्रे प्रद्युम्नस्य सुष्टिकृत्वेनानिरुद्धस्य पालकत्वेनैव प्रसिद्धत्वात् । उभयत्र कार्यात्तरनिर्देशस्तु योग्यतामादाय । वासुदेवार्थत्वायवेति न कोपि दोष इति दिक् अग्रिमे संकर्षणात्मकमाहेति । कार्यनिरूपणमुखेन तथाहेत्यर्थः शेषं स्फुटम् ॥ २१ ॥

अयंत्वित्यत्र पूर्वार्थमिति । लक्ष्यत इतिवैयाकरणमतेन वाक्ये शक्तिमंगीकृत्य पूर्वोक्तरीत्याकंसकर्तृकोदायुधाभिसरणसंसर्गरूपस्य शक्यार्थस्य सम्बन्धोगमनादाविति ताहशोऽभिप्रायस्याङ्गहन्स्वार्थया लक्ष्यते । तद्वाचकत्वेऽपि तत्प्रतीतिजनकत्वमिति तात्पर्यलक्षणांगीकारे तु तात्पर्यगोचरीक्रियत इति वार्यो योध्यः ॥ २२ ॥

अथैनमित्यत्र ॥ इति तदर्थमिति ॥ एवं प्रकारक श्रीदेवक्याशयश्चापनार्थं तर्हीति । भगवन्निमित्तमेव ॥ २३ ॥

अष्टभिरिति । नन्वष्टभिः स्तोत्रोक्तौ पूर्वोक्तकारिकासु पञ्चभिरितिसंख्योक्तिविरोध इतिचेत् । अत्रेदं प्रतिभाति । पूर्वं द्वाभ्यां चैव तथा परिमेतिचकारसूचितेन तृतीयेनापि प्रार्थनं लभ्यते । पञ्चभिः स्तुतिस्तु टिप्पण्यामुपपादेतैव एवं सति व्रयमिदमपि तत्र संगृहीतमिति न विरोध इति अष्टानामर्थमाहुः आधिदेविकमित्यादि । रूप-श्रयं क्रमतत्त्वयाणां हेतुस्तुरीयस्य प्रकृत इत्यारभ्य पंचमस्येदानी-मित्यारभ्य सिद्धेदित्यंतं पृष्ठस्य । तत्तात्पर्य टिप्पण्यामाहुः । युद्ध इत्यादि । रूपेत्यादि सप्तमस्य स्वस्येत्यादिकमष्टमस्य तदेतत्कारिकायां संगृह्णन्ति । रूपेत्यादि । प्रार्थना त्रितयमिति । तच्चतुष्टयघटितं इलोकत्रयं । रूपादर्शनप्रार्थनस्य रूपोपसंहारप्रार्थनायामेव प्रवेशात्प्रार्थनात्रयं वा विज्ञानमित्यादिकं चतुष्टये प्रत्येकमन्वेतीति वोध्यम् रूपं यत्तदित्यत्र स्वाभिज्ञानमिति । स्वस्य भगवत्प्रत्यभिज्ञानं अन्यथेति अस्यापि लोकसिद्धत्वे आकांक्षावैपरीत्येपीति यत्प्राहुस्तद्रूपमित्याकांक्षायामपि । वैलक्षण्यादिति आधिदेविकादस्य वैलक्षण्वदित्यर्थः । अत्रैवेति । जगत्सलक्षणत्वेन प्रतीयमान एवास्मिन् रूपे । कारणस्य गुणातीतत्वे युक्तिमाहुः । गुणानामित्यादि कारणतेति कर्तृता तत्र हेतुः । स्वातन्त्र्याभावादिति । तथाच गुणानां कारणत्वे श्रुतिवि-

रोध इतिगुणातीतमेव कारणमित्यर्थः । नचितीति ज्योतिरित्यनेन  
चिद्रूपत्वमुक्तं तद्विरुद्धाश्च गुणा न तत्र संभवंतीत्यतोऽपि गुणाती-  
तमेव कारणमित्यर्थः । प्रकृते सगुणत्वानुयापकमाहुः । यत्रैवेत्यादि ।  
तथाचानया व्याप्त्या इदं सगुणं भूतादिमत्वा जगद्वत् यश्वैवं पुरुष-  
वदिति चेद्विरुद्धसाधकमनुमानं प्रदर्शितं तेन सिद्धमाहुः । तदेवे-  
त्यादि । उत्पत्तिस्थितिप्रलयवृद्धिविपरिणामापक्षया-  
ख्यषड्भावविकारयुक्त इत्यर्थः । प्रकृते सविकारत्वाद्यनुमापकमाहुः ।  
लौकिकानीत्यादि । ज्ञानानीति । ज्ञानविषयाणि । इन्द्रियादिभिरिति ।  
आदिपदेन सूर्यादिसंग्रहः । परप्रकाश्यत्वानुमापकमेतत् । तथाच  
प्रकृते ज्योतिरादिविरुद्धं विकारयुक्तत्वात् । रूपादिगुणयुक्तात् इ-  
न्द्रियादिप्रकाश्यत्वाच्च घटादिवत्प्रयोगो बोध्यः । नन्वानन्दांशे व-  
क्तव्ये सत्तामात्रमिति किमित्युक्तमित्याकाङ्क्षायामाहुः । विषयेत्या-  
दि । अत्र च सत्तापदेनोक्तरूपतया सत्तात्मैव सर्वशब्दवाच्य उच्य-  
ते । तथाच ब्रैकालिकाबाधितसत्तामात्रत्वेन भूमरूपता बोधिता ।  
तेनानन्दांशेऽपि न विषयकृतं वैलक्षण्यमित्यर्थः । तर्हि निर्विशेषप-  
दस्य किं प्रयोजनमित्यतस्तदवतारयन्ति । सर्वमित्यादि । विशेषना-  
मरूपधर्मवादिति । विशेषभूता ये नामादयस्तद्युक्तम् । इयं व्याप्ति-  
रिति । सामान्यत्वेन विशेषत्वेन व्याप्तिः । इतीति । एतत् ज्ञापना-  
र्थम् । अन्यथेत्यादि । तद्विश्वभेदत्वे सति तदभिश्वत्वस्य मात्रपदा-  
र्थत्वात्सत्तामात्रपदेनैवाशेषराहित्यप्राप्तौ इयं व्याप्तिरलौकिके कुतो  
नेत्याकाङ्क्षायां तत्र तदभावं व्युत्पादयन्ति । विशेषाहीत्यादि । मूल-  
सत्तायामिति । आत्मरूपायां सत्तायां । तस्य कारणतेति ।  
मूलसत्त्वसमवायिता । निरीहषदं व्याकुर्वन्ति । पूर्णमित्यादि । ननु  
कार्येऽपि न चेष्टा नियता । आकाशादौ व्यभिचारादित्यतःआहुः ।  
आकाशेत्यादि । चेष्टा हि व्यापारः । ननु माहाभाष्यकृताव्यापारश्चेष्टा-  
त्वेनाङ्गीकृतः नत्वन्यैरत आकाशे चेष्टाराहित्यं न कारणासाधारण-  
लक्षणमित्यत आहुः । आवरणेत्यादि आकाशापगमस्यापीति । आ-  
वरणकृतावितिशेषः । तथाच दीपचलनेन्धकारचलनवदाकाशेऽपि  
हृष्टानुरोधाच्चमित्तिकीचेष्टाङ्गीकार्या अन्यथा तादृशप्रतीतेन्निविशेष-  
त्वापक्तेः । नच सा भ्रम इति वाच्यम् । किं तावता । भ्रमत्वेऽपि स-

विषयत्वस्यावश्यकत्वात् । नच विपयोऽस्मद्वेव प्रतीयत इति वाच्यम् । श्रौते मते आकाशस्य कार्यत्ववद्व्यापकत्वस्यापि सत्वात् । अन्यथा ज्यायानाकाशादिति श्रुतिविरोधापत्तेः । एवं सिद्धे अव्यापकत्वे तत्र क्रियाङ्गीकारोऽपि युक्त एवेति पूर्वोक्तप्रतीतेरभ्रान्तत्वमेव युक्तम् । ध्रियां वाधक विना प्रमात्वस्यैत्सर्वाकृत्वादिति । नन्वेवं सति ब्रह्मण्यपि चेष्टास्तु । मिपत्वस्य तत्रापि श्रौतत्वादित्यत आहुः ब्रह्मणीत्यादि । तथाच विरुद्धधर्माश्रयत्वादव्यवहार्यस्य सत्वेऽपि व्यवहार्यस्य तस्यासत्वं निरीहत्वं सिद्धमेवेत्यर्थः । वैलक्षण्यस्येति । जगद्वैलक्षण्यस्य । तादृशमिति । नवविशेषणविशिष्टम् । नन्वेकस्मिन्नशिविशेषणे सर्वधर्मसंग्रहसिद्धौ किमितिनवानामुक्तिरित्यत आहुः । नवविधेत्यादि । तस्यवेति । भ्रमदोपद्युषस्य ननु भवत्वेवं तथाप्यत्रोक्तानां नवानां स्वरूपे प्रतीत्यभावात्कर्थंसिद्धिरित्याकाङ्क्षायां व्याप्तिमूलभूत तर्कानुग्रहीतानुमानासिद्धिरित्याशयेनाहुः । एवमित्यादि । अन्यथोति पदमग्रिमेषु वाक्येषु सम्बद्धते । तथाच भगवानव्यक्तः ब्रह्मादिभिस्तदाभिव्यक्त्यर्थं प्रयत्नकरणात् । यश्चैवं तश्चैवं आद्यः पश्चादुत्पन्नत्वेऽपि ब्रह्मादिभिस्तद्वमस्करणात् । ब्रह्म तस्यात्त्र सागुज्यप्राप्तेः । यश्चैवं तश्चैवं । ज्योतिस्तत् शानेन तेषां सार्वशभवनात् । यदेवं तदेवं यश्चैवं तश्चैवम् । गुणातीतः तश्चिप्रानां निर्गुणभवनात् । निर्विकारस्तद्वजनेन सर्वविकारराहित्यात् । सत्तामात्रः सर्वेषु पदार्थेषु तेषां तदर्थनात् । निर्विशेषपस्तज्ञानेन प्रपञ्चनिवृत्तेः । यश्चैवं तश्चैवं । आनन्दमात्रोनिरीहः । एतत्कृपया तेषां ब्रह्मनिष्ठत्वभवनात् । यश्चैवं तश्चैवम् । अत इति । उक्ताविति । उक्तविधानुमानेभ्यः कालिकव्यभिचारमाशङ्क्य परिहरतित्याशयेनाहुः । नन्वित्यादि । ब्रह्मवाक्यादिति । दिष्ट्याम्ब ते कुर्क्षिगतः परः पुमि निति वाक्यात् ॥ २४ ॥

नष्टे लोक इत्यत्र तस्यैवेति । अभिमन्तुः । लोकशब्दस्यार्थद्वयमाभिप्रेतमित्याशयेनाहुः । लोक इत्यादि । लोक्यतैनेनेतिकरणव्युत्पत्तौ लोकः बाह्यप्रकाशः लोक्यन्त इति लोकाः कर्मव्युत्पत्तौ ते चतुर्दशयद्वपि ब्रह्मणः सुषुप्तिकाले सकले विलीने तमोऽभिभूतः सुखरूपमेतीतिश्रुत्याऽध्यात्मिकस्यापि लय उच्यते परं सोऽत्र नाभिप्रेत इति शापनाय विवृण्वन्ति । सचेत्यादि । स कालो ब्रह्मण इत्यादिना निवृतः । तथाच

निद्रापूर्वभागे इत्यर्थः । तदैवेति । एतेनावान्तरकल्पेषु त्रिलोक्या इव महाकल्पेषु सप्तलोक्या प्रलयः शेषात् ब्रह्माण्डरूपा भूरितष्टीत्यनु सन्धेयमिति ज्ञापितम् । आदौ भूत इति पक्षेऽहङ्कारो नायातीतिमूलस्थे गतेष्विति पदेऽहङ्कारद्वारा गतेष्विति व्याख्यानं ज्ञेयम् । एतत्सूचयतीति । एकस्यैव भगवतः स्थितिः सर्वसंहारकाले वदन्तीति व्याख्याय मानक्रियां सूचयति । पुरुषोत्तमाभिन्न इति पक्षार्थटिप्पणीतो ज्ञेयः । सर्वशब्दवाच्य इति । सर्वैः शब्दैर्वाच्य इत्यर्थः यो यं कालइति ॥ २५ ॥

आधिभौतिकानामाधिभौतिकभूत इति । तदभिध्यानादेवत्विति-न्यायेन तत्र प्रविष्टस्तल्लिङ्गः । स एवेति । प्रकृतेर्गुणसाम्यस्य निर्विशेषस्य मानविचेष्टा यतः स भगवान् काले इत्युपलक्षित इति तृतीयस्कन्धे कपिलवाक्यात् । काले निविष्टः काललिङ्गः । चेष्टामाहुरिति मूलवाक्यं तमित्यध्याहारेण पूरणीयम् । योऽयमितियच्छब्दस्य तच्चसापेक्षत्वादिति । चेष्टा सत्त्वमुपपादयन्ति । नहीत्यादि । चेष्टायाः कालत्वे प्राहुरिति यन्मानमुक्तं तदुपपादयन्ति । कालेत्यादि । अत इति यो यज्जनकः स तदात्मक इति व्याप्तेः । प्राकृतकार्यपक्षेषीत्यादि । प्रकृतिर्हस्योपादनमाधारः पुरुषः परः । स ततोऽभिव्यञ्जकः कालो ब्रह्मत्रितयं त्वहमित्येकादशस्कन्धवाक्यादित्यर्थः । ततोप्याहेति । ततोप्याधिकमाह । आधाररूपधर्मस्येति । आधारभूतस्य धर्मरूपस्य सत्त्वस्य ॥ २६ ॥

मत्य इत्यत्र रूपत्रयमिति । कालरूपमीश्वररूपं विष्णुरूपश्च । हेतुमिति । प्रपत्तिहेतुभूतं भयम् । अलौकिकमिति । अतीन्द्रियं भयजनकं कालम् । प्रतिकृत्या तादृशपदार्थान्तरप्रतिपत्तौ दृष्टान्तानाहुः । यथेत्यादि । ननु भवत्वेवं तथापि भयं कुत इत आह । कालः स्वभक्ष्यमेव सृजतीति । कालस्य सृष्टिकर्तृत्वं तृतीयस्कन्धे । सोऽनन्तोऽन्तकरःकालोऽनादिरादिकृदव्ययः । जनं जनेन जनयन्मारयन्मृत्युनान्तक इत्यत्र भारते राजधर्मेषु स्पष्टम् । तत्रगमकमाहुः । अत इत्यादि । तदुपपादयन्ति । तस्येत्यादि । तस्येति । कालात्मकस्य सर्पस्य । तस्य चेति । अतीन्द्रियस्य कालस्य । त्रिविधा इति । योगिनः कर्मठादेवोपासकाश्च । तत्प्रवणा इति । कालाधीनाः ऊदनभूता इति । यस्य ब्रह्म च क्षत्रं च उभे भवतऊदन इति । श्रुत्युक्ताः । मुख-

मिति भक्षणे द्वारं उक्ततृतीयस्कन्धवाक्यात् । सोऽपीति मृत्युरपि ।  
 व्यालत्वमुपपाद्यन्ति । भयेत्यादि । विविधमाऽऽलभन्त्योऽस्मादि-  
 तिक्षीरस्वामिनी निरुक्तत्वाद्योगेन भयहेतुत्वाच्च को व्यालशब्दः तथा-  
 पि मुखहेतुकं एव व्यालो दुष्टगजे सर्वे शठेश्वापदसिंहयोरिति कोशे  
 मुखवतामेवोक्तत्वात् । तेषु योगङ्गः । अन्यथा नदीप्रवाह पताञ्जि-  
 ति निर्खिशादावपि योगस्य तुल्यत्वात्तत्रापि प्रयोगः स्यात् । अत-  
 स्तस्मात् पलायनं मुपकस्यैवेत्यर्थः । तदाहुः । यत्रेत्यादि । इत्युक्त-  
 मिति । तथाच देवत्वादावपि न निर्वर्त्तते पवेत्यर्थः । कुतो नाध्यग-  
 च्छदित्यत आहुः । शास्त्रेत्यादि । तथाच संवादाभावान्नाध्यग-  
 च्छदित्यर्थः । त्रिविधा इति । योगवेदोपासनाः । अवश्यभक्षकत्वेन-  
 त्यत्र सप्तम्यनन्तरं नेति भिन्नं पदं हि हेतौ योऽसौ तपन्नुदेतीति  
 श्रुतिविचारे तथानिर्णयात् । तर्हि कथं भयनिवृत्तिरित्याकाङ्क्षायामु-  
 त्तराद्देव व्याकुर्वन्ति । एवमित्यादि । तन्मध्य इति । त्रिविधयोर्द्वयो-  
 र्मध्ये त्वत्पादाव्यामित्यत्र । समासस्यार्थमाहुः । भगवत्सहितमिति  
 त्थया सहितमिति व्युत्पत्या तथार्थः स्फुरति । लोकएवेति सप्तमी  
 त्रितया पेक्षयेति कुण्डलीनी वेदवेवापेक्षया ते कालाधीना इदं  
 तदतीतामिति ततोऽतिशयः । स्वपदार्थमाहुः । मृत्यित्यादि । तर्हि  
 मृत्युस्वतः कुतो न प्रवर्त्तते इत्यत आहुः । मृत्यित्यादि । एवं सर्वं  
 व्याख्याय सिद्धमर्थं निगमयन्ति । शास्त्रांतिवित्यादि । अथ यदिदम-  
 स्मिन् ब्रह्मपुरे दहरं पुण्डरीकं वेश्मेति श्रुतौ नास्यजरयैतज्जीर्यति  
 न वधेनास्य हन्यत इति तैत्तरीये च यदाह्यैवैप एतस्मन्नद्वयेऽना-  
 त्म्येऽनिरुक्तेऽभयं प्रतिष्ठां विन्दते अथ सोभयं गत इतिशास्त्रं प्रमा-  
 णम् । संवादस्तु स्वस्यालौकिकभावसिद्धिः । युक्तिस्तु सर्वस्य वशी  
 सर्वस्येशानः भीपास्मादित्युपक्रम्य मृत्युर्धावति पञ्चम इत्यादि  
 श्रुत्युक्ता कालनियन्ता च भगवान् तयेभ्यो हेतुभ्यः तथेत्यर्थः । ननु  
 लोके व्यभिचारो दृश्यत इत्यत आहुः निष्कपटतयेत्यादि । तथाच  
 यथा प्रत्वादस्य तथान्वस्यापि प्रवृत्तिश्वेत्स्यात्तदा न व्यभिचार  
 इत्यर्थः ॥ २७ ॥

सत्वं घोरादित्यत्रं ॥ इलोकत्रयोक्तानां चतस्रॄणां प्रार्थनानान्ता-  
 त्पर्यं वदन्ति । अत्रेत्यादि । एतेषु इलोकेषु प्रथमे प्रार्थनाद्वयम् ।  
 तत्र प्रार्थनीयेत्यन्तेन प्रथमायास्तात्पर्यमुक्तम् । इदानीमित्यारभ्य

प्रार्थनीयमित्यन्तेन द्वितीयस्याः । एवमित्यारभ्य युक्तवत्यन्तेन तत्रैव पक्षान्तरोपपादनेन युक्तत्वसमर्थनम् । न स्यादिति । अस्माकमिति शेषः । मर्यादेति । पुत्रभावमर्यादा । एवं युक्तैत्यन्तेन प्रथमश्लोकतात्पर्यमुक्तं । एतदित्यादिना द्वितीयस्य इदानीं मारणेत्यादिना तृतीयस्य ॥ २८ ॥

जन्मत इत्याग्रिमश्लोकस्याभासं टिप्पण्यां विवृण्वन्ति । इदानीं मारणेत्यादि । इदानीममारयित्वा अन्यत्र गमनं प्रथमः पक्षः । इदानीं मारयित्वा अन्यत्र गमनं मध्यमः पक्षः । इदानीममारयित्वा अनेन रूपेणात्र स्थितिस्तृतीयः । मध्यमपक्षे पक्षद्वयम् । स्वत उपेत्य युद्धेन कंसस्य मारणमित्येकः । स्वतो निवृत्तावपि कंसोयुद्धार्थमायाति चेत्तदा मारणमिति द्वितीयः । एवं पक्षद्वये सत्यपि सः स्वतो नायाति तदा तममारयित्वैवान्यत्र गतिर्भवति तदा तथेत्यर्थः । सुबोधिन्याम् । क्लेशहेतुरिति । अधीरत्वरूपक्लेशहेतुः । तथाच विश्वासेष्यधीरत्वाज्ञानानं प्रार्थयत इत्यर्थः । ननु यद्येवं तर्हि भवद्धेतोः समुद्दिज इति कुत उच्यत आहुः । भवदित्यादि ॥ २९ ॥ ३० ॥

विश्वपदेतदित्यत्र उपपादयन्ती समर्थयत इति । विरोधाभावमुपपादयन्तीविरोधं समर्थयते । ज्ञानवत्वसम्बोधनमिति । ज्ञानवत्वस्य भगवते सम्यग्बोधनम् ॥ ३१ ॥

भगद्वाक्यतात्पर्योक्तिटिप्पण्याम् । ननु च संख्याया इत्यारभ्य श्रुतिभ्य इत्यन्तेन यत्संख्याया तात्पर्यमुक्तं सङ्गच्छते । संख्यायाः पुरोडासविशेषणतया तत्र श्रावणेन पुरोडाशे अष्टाकपालत्वादिरूपद्वर्मेण वा पर्यवसानादिति चेत्त । उद्वसानीय विधायक श्रुतौ तथा निण्यात् । तत्र हि । अप वै सोमेनजान्नादेवताश्चक्रामन्त्याग्नेयं पञ्चकपालमुद्वसानीयं निर्ववपेग्निः सर्वादेवताः पाङ्गो यज्ञो देवताश्चैव यज्ञं चावरुन्धे गायत्रो वा अग्निर्गायत्रिभुन्दास्तंछन्दसा व्यर्द्धयति यत्पञ्चकपालं करोत्यष्टाकपालः कार्योष्टाक्षरागायत्रिगायत्रोग्निर्गायत्र छन्दाः स्वेनैवैनं छन्दसा समर्द्धयति पङ्गौ यज्ञानुवाक्ये भवतः पङ्गो यज्ञस्तेनैव यज्ञाश्रैतीति श्रावितं । तथाच तत्राष्टकपालपुरोडाशविधाने तस्मिन् पञ्चकपालस्य सत्वेऽपि तदनादृत्य यज्ञानुवाक्ययोः पञ्चसंख्याकत्वविधानेन पञ्चसंख्याकयज्ञादनपगमविधानतस्तथानिश्चयात् अतः सत्तादा एकसत्तात्पर्यकत्वमपेक्षितस्थले

निश्चयम् । अनपेक्षितानां निस्तात्पर्यक्तवं चेति दिक् । सुबोधिन्यां पूर्वस्थितिरित्यादिकारिकाभिः भगवद्वाक्यार्थं उच्यते । तत्र जन्म-त्रितय इत्यारभ्य श्लोकत्रयस्य तात्पर्यम् तत्र त्रिगुणमित्यादिकथनस्य किञ्चित्योजनमित्याकाङ्क्षायां तदाहुः । नन्वित्यादितेष्ठित्यन्तम् । सुबोधिन्याम् ॥ ३२ ॥ ३३ ॥ ३४ ॥ ३५ ॥

एवं वा मित्यत्र अहमेवात्मनिययोरिति । अत्र सञ्चमीविशेषणे वहुव्रीहाविति शापकाङ्क्षाधिकरणपदे वहुव्रीहौ गद्ध दोः परासमातीति परनियातः पद्मनाभ इतिवत् ॥ ३६ ॥

तदावामित्यत्र । स्थापयेतीति । वंसुखं पुरणातीति व्युत्पत्यस्थापयेति । तदपि च वालरूपमिति । अमुनेत्यस्य पदस्य तापयमिदं ईश्वरणस्थले वालकमिति विशेषतया पूर्वमुक्तत्वात् ॥ ३७ ॥ ३८ ॥

अजुष्टेत्यत्र इष्टपूर्णां गुप्तधात्वर्थे किञ्चिदाशङ्क्य परिहरन्ति त्याशयेनाहुः । ननु प्रीतित्यादि । पुनः किञ्चिदाशङ्क्य परिहरन्ति । नन्वजुष्टेत्यादि । पुनः किञ्चिदुद्धन्थमाशक्यं परिहरन्ति । ननु मोक्षेत्यादि । सर्वा इति । शक्तयः अत एवेति । लीलार्थं मोहस्यावश्यकत्वादेव । अत एव भगवान् मायावाचकपदयोरिति । उक्तमोहादस्य मोहस्य न्यूनत्वादेव ममायेति पदयोः । अत्र प्रासाङ्किकानुप्रासाङ्किककथनं न प्रकृतोपयोगीत्यरुच्या पक्षान्तरमाहु । वस्तुत इत्यादि । पुनः किञ्चिदाशङ्क्य परिहरन्ति । ननु तदित्यादितिष्ठेत्येत्यन्तम् । तथाचाप्रतिहते छत्वात्सत्यसंकल्पत्वाद्य तथेति न कोपि शङ्कालेशः ॥ ३९ ॥ ४० ॥

अद्वैतेत्यत्र ऋमादिति । भगवतोपि कश्चिदस्तीति सम्भावनरूपादक्षानात् । मर्यादाभङ्गः । तथेति । मां प्रपञ्चो जनः कश्चिन्नभूयोनार्हति शोचितुमित्युक्तमर्यादाभङ्गः । ननु स्वसदृशयाङ्कायां स्वदानेऽपि मर्यादाया भङ्गः स्यादेवेत्यत आहुः । साहश्येत्यादिवचनं वाधित्वेति । अनेनाजुष्टेत्येतद्विष्पणस्थमत्रायमभाव इत्यादिनोक्तं हृढीकृतं शेयम् । अन्यथा यथा श्रुतावाधेनापि तदाकारकदाने वरसिद्धेबाधनं वृथा स्यादिति । नोत्यादनीया इति । कृत्रिमस्यासत्वास्तत्र ते उत्पादयितुं न शक्या इत्यर्थः । क्रमेणेति । आविवेशेत्यत्रोक्तप्रकारककर्मणेत्यर्थः । ननु तथापि जन्मतादृशस्य न सङ्घछते एवेत्याशङ्कायां अभवामिति पदतात्पर्यमाहुः । स एकधेत्यादितथा तस्य

भवन इति । सुतत्वेन भवने । अनेकप्रकारमध्ये तस्यापि संग्रहादिति ॥ ४१ ॥ ४२ ॥

तृतीयेऽस्मिन्नित्यत्र भव इति । वसुदेवदेवकोत्वेन भवः । अत्रापि प्रकटस्य कृष्णो वासुदेव इति नामद्वयं गर्णेण नामकरणान्मुख्यत्वेन विवक्षितमित्यर्थः । ननु प्रथमं एकं द्वितीये द्वयमिति तृतीये त्रयमपेक्षितमित्यत आहुः । तृतीयस्थाने बहूनीति । लोक बहुत्वस्य त्रित्वे पर्यवसानाभावाद्बहूनीत्यर्थः पक्षान्तरमाहुः । देवकीत्यादि । यद्यपि कृष्णेत्येव नाममुख्यं कृषिर्भूवाचक इति श्रुत्या ब्रह्मनामत्वबोधनात् । ब्रह्मवेवत्तोक्तिर्गिर्भिश्च नाम्नां मुख्यतरं नाम कृष्णाख्यं यत्परं तथोति पुराणान्तराच्च । तथाप्यवतारानन्तर्यमपेक्ष्यैतदुक्तं ज्ञेयम् ॥ ४३ ॥

एतद्वां दर्शितमित्यत्र । ननु भगवत्सांन्निध्यजनितसर्वज्ञतया लौकिकप्रत्यक्षसिद्धेः प्राग्जन्मादिविषयमलौकिकं प्रत्यक्षमेव सत्सतीत्येवं तत्स्मारणस्य किम्प्रयोजनमत आहुः । सान्निध्यादित्यादि । तथाच यथा तस्य तत्फलं तथा वैराग्यमपीति नायं दोषः स्यादिति सर्वज्ञताप्रतिबद्धै तेन बालकरूपेण तत्स्मारणमित्यर्थः । तत्कालमात्रस्यैवेति । स कालो यस्य तत्त्वकालं तन्मात्रस्य तत्सामयिकमात्रस्यैवेति यावत् । अत एव स्तुतिः प्रार्थनाबीजभूतं भयं चेतिद्वयं सान्निध्यरूपप्रदर्शनस्य चक्रमिकं कार्यमत्र सङ्कल्पते । अन्यथा तु प्रार्थनाबीजस्य भयस्याघटमानतैव स्यात् ननु वाक्येन भगवत्वज्ञाने पुनस्तदोषतावदस्थिमित्यत आहुः । वाक्यादित्यादि । नकाप्यनुपपत्तिरिति । सान्निध्यस्य प्राधान्ये मोहकाभावात् तथा स्यात् भगवांस्तु यावत्स्वेष्टं मोहं ज्ञानञ्च सम्पादयतीति न दोष इत्यर्थः । स्मारणफलमाहुः एतावतेत्यादि । अमुरुपमदर्शयित्वा केवलवाक्यमेव कुतोनोक्तवानित्यत आहुः । केवलवाक्येत्वित्यादि । केवलवाक्य इति । लौकिकरीतिकः बालरूपेणोक्ते वाक्ये तथाच शास्त्रानुभवयोः सम्बद्धार्थं प्रदर्शितवानित्यर्थः । उत्तरार्द्धस्याभासोऽयम् । उत्तरार्द्धव्याकुर्वन्ति । अन्यथेत्यादि । उच्यमाने इति । वाक्ये उच्यमाने ॥ ४४ ॥

युवांमामित्यत्र । ननु विषयैक्येऽपि विहितभक्तयोः प्रकारभेदस्य सत्त्वात्कले कथमैक्यमित्यत आहुः । माहात्म्येत्यादि । तथाच विशेष्यम् । शास्त्रैक्यात्कलैक्यमित्यर्थः । उक्तयुक्तेरप्रयोजकत्वपरिहाराया-

ग्रिमग्रन्थसम्मतिमाहुः । अत एवेत्यादि । अत एवेति । गोपिकादि-  
स्नेहस्य भक्तित्वादेव । अन्यत्र माहात्म्यशानस्य स्नेहाङ्गत्वेन प्रतिपा-  
दने वा आवश्यकतेत्याकाङ्क्षायां तदावश्यकत्वे युक्तिं वदन्तीत्याश-  
येन टिप्पण्यामाहुः । यदीत्यादि । कथमधिकः स्यादित्याकाङ्क्षायां सु-  
बोधिभ्यामाहुः । भक्तानामित्यादि । व्यापाररूपस्य निरोधस्य प्रपञ्च  
विस्मृतिपूर्वकभगवादासक्तिरूपत्वात्करणरूपया लीलया तावन्मात्र-  
सिद्धावपि भक्तानां प्रपञ्चाभावरूपस्य विरोधस्य तावतैव सिद्धेषो-  
धांशप्रयोजनाभावेन सोऽशोवाक्यभेदमापादयश्चधिकं स्यादित्यर्थः ।  
अत्रैव युक्त्यन्तरमाहुः । अत एवेत्यादि । यस्माद्भक्तो वोधांशस्याव-  
श्यकता अतएव हेतोः पूर्वस्कन्धे उत्पत्तीत्यादिप्रकारेण स्वरूपतो  
भक्ता भाववन्तो निरूपिताः प्रेमाद्युत्पत्तिप्रकारस्त्वचैव वक्ष्यते अन्य-  
था पूर्वस्कन्धस्यास्यचेकवाक्यता न स्यादतोऽपि सोऽशोनाधिकइत्य-  
र्थः । ननु मातृप्रार्थनयाऽन्यत्र गमनस्यावश्यकत्वेऽपि तत्स्थलादिकम-  
नुक्ता कथमत्र वाक्यं समापितमित्यकाङ्क्षायां समापनतात्पर्यमाहुः ।  
आर्थिकमित्यादि यदर्थाद्विद्रतरत्वापि वत् सिद्ध्यति तदत्र कण्ठतो  
नोच्यत इतिहेतो वाक्यपरिसमाप्तिरित्यर्थः ॥ ४५ ॥

इत्युक्त्वासीदित्यत्र रूपशानेत्यादि । भगवत्वेन तिरोधापिते  
प्राकृतरूपशानयोर्ये अविहितभक्तिरसानुभवादिरसुरव्यामोहादिश्च त-  
योरपि प्राकृत्यं न स्यात्तद्वाधकस्य भगवत्वस्योदभूतत्वादित्याश-  
ङ्क्ष्य तत्र समाधिमाहेत्यर्थः । तथाकृतवानिति । एताटिप्पण्यां वहुधा  
स्फुटिष्यति । तत्कार्यमिति । स्वरूपकार्यम् । शानप्राकृत्येष्येवमेव  
ज्ञेयम् । आत्ममायापदे स्वस्य सर्वभवनसामर्थ्यं यदाचार्यैव्याख्यातं  
तत्तात्पर्य टिप्पण्यां व्युत्पादयन्ति । अत्रात्मपदेनेत्यादि । यद्यात्मतु-  
ल्यातदास्थानमायात्वं कुत उक्तमित्यत आहुः । संसारेत्यादि । तथा-  
चैतत्कार्यं किञ्चित्तद्वर्मसाम्येन तथोक्तम् । कौडपायिनामयनेऽग्निहो-  
षशष्टवदित्यर्थः । तर्हात्मपदस्य किम्प्रयोजनमित्यतस्तदाहुः । वस्तुत  
इत्यादि । एतमर्थं न्यायेनोपाद्वलयन्ति । सतीत्यादि । एवं सतीत्या-  
दि । एवं तस्यां भगवत्तादात्म्यसाधनस्य प्रयोजनमाहुः तथाचेत्या-  
दि । अनुष्ठज्यत इति । संयोगपृथक्लेनानुष्ठज्यते । तदव्युत्पादयन्ति ।  
नन्वेतदित्यादि । सूचितमिति । रूपान्तरस्य सूचितम् । दर्शनेऽन्यप्र-  
कारतः सम्यक्तव्युत्पादयश्च समर्थयन्ति । अतिशयेनेत्यादि । एते-

षां त्रयाणामपि सम्यक्तपक्षाणां समुच्चय एव ननु विकल्पः श्रुतार्था-  
पत्तिसिद्धत्वात् । व्याख्याने वा शब्दस्तु वाक्यालङ्घारे तेन सिद्ध-  
माहुः । एवमित्यारभ्य तथासोदि इत्यन्तम् नन्वेवं सर्वेषु पदेष्वासी-  
दितिक्रियाया सम्बद्धेषु सत्सु बभूवेतिक्रियान्तरं व्यर्थ्यमसङ्गतत्यादि-  
त्याकाङ्क्षायां तदैव्यर्थ्यप्रकारकमाहुः । अपरोक्षेत्यादि । सौञ्ज्ञा इति ।  
अप्राकृतत्वांशः । तथाच प्राकृतो बभूवेति भिन्नं वाक्यमतो न वैय-  
र्थ्यादिदोष इत्यर्थः । यद्यप्यत्र पूर्वसमुच्चायकश्चकारोपेक्ष्यते तथापि  
परोक्षत्वायैव तदनुकिरित्यापि श्वेयम् । प्राकृतो बभूवेत्यस्य तदर्शन-  
प्रकारकथनत्वमभिग्रेत्य पक्षान्तरमाहुः । अरञ्जेत्यादि । तथाभूतैवे-  
ति । अप्राकृतैव । ननु तर्हि नालच्छेदादेः । कथमुत्पत्तिरित्यत आहुः ।  
तत्तच्चयोकेत्यादि । नन्वनुक्तमिदं कथमङ्गीकर्तुं शक्यमित्यत आहुः ।  
लीलाया इत्यादि । प्राकृतत्वप्रतीतेरौचित्ये युत्त्यन्तरमाहुः । अत-  
एवेत्यादि । ननु प्राकृतो बभूवेत्यस्य दर्शनप्रकारकथनत्वाङ्गीकारे  
भवनाक्रियां प्रति प्राकृत इत्यस्य कर्तृत्वमसङ्गतं स्यादित्यतः पक्षा-  
न्तरमाहुः । अथवेत्यादि । मुक्तमेवेत्यन्तम् । अस्मिन् पक्षे कल्पना-  
क्लेशादरुच्या पक्षान्तरमाहुः । यद्वेत्यादि । अस्मिन् पक्षे यथाश्रुतमेव  
इलोके वाक्यं श्वेयम् । शेषं विवृण्वन्ति । पित्रोरित्यादि । स्नेहाति-  
शयो ज्ञायत इतिस्नेहातिशयरूपं ज्ञायत इत्यर्थः । ममानुस्नेहातिश-  
यात् ज्ञायत इतिपञ्चमीघटितः । पाठः प्रतिभाति । स ज्ञाप्यत इति ।  
स्नेहातिशयो ज्ञाप्यते ॥ ४६ ॥

ततश्चेत्यत्र तस्यचेति वसुदेवस्य च । भगवत्प्रचोदित इत्यादे-  
स्तात्पर्यं तु टिप्पण्यामेव प्रकाशितमिति ततोऽवधेयम् । तर्ह्यैवेत्यादि  
शब्दसूचितमर्थम् । सुबोधिन्यामाहुः । अनेनेत्यादि । यदा बहिर्ग-  
न्तुमीयेष तर्ह्यजापायोगमायाजनीत्यादिकथनेन भगवत्प्राकट्यामुहू-  
र्त्तानन्तर्यं लभ्यते । नवम्यां योगनिद्राया जन्माष्टम्यां हरेरतः नव-  
मीसहितोपोष्पारोहिणी बुधसंयुतेति भविष्योत्तरवाक्यान्नवम्यां  
सा जातेति ज्ञायते । अथ सर्वगुणोपेत इत्यत्र यर्हेवाजनजन्मकर्ममिति  
निशीथारम्भे रोहिण्यारभमकथनाद्रोहिणीतु भगवन्मायाजन्मनोस्तु-  
ल्याः । अतो निशीथे रोहिण्यारभमकथनाद्रोहिण्याः कृत्तिकावेधो न  
दोषाय तेन रामानुजमतीयैर्यत्कृत्तिकाविद्वारोहिणी नाद्रियते तदस-  
ङ्गतमुक्तवाक्यविरुद्धत्वात् । सप्तमीवेधस्तु दोषायैवोक्तभविष्योत्तर-

वाक्यविरुद्धत्वात् । सक्रश्चापि न कर्त्तव्या सप्तमीसंयुताष्टमी अविज्ञायां सक्रश्चायां जातो देवकीनन्दन इतिव्रह्मवैवर्त्तवाक्यविरुद्धत्वात् । अष्टमीसप्तमीविज्ञा हन्तिपुण्यं पुराकृतं ब्रह्महत्याफलं दद्याद्वारिवैमुख्यकारणादिति गौतमीयतन्त्रवाक्ये दोपोक्तेश्च पुत्रोत्सवादिकश्च शुद्धनवस्यामेव जातमिति शुद्धाष्टम्यभावे उत्सवाधिकरणकालत्वमादाय स्वकालादुत्तरः कालो गौणः सर्वस्य कर्मण इतिगौणकालत्वं चादाय नवम्युपोष्या नतु तादृशस्थले अर्जुरात्रवेधादिकमादर्णीयमित्यर्थः । इदं यथातथा उत्सवनिर्णयान्तरगतजन्माष्टमीनिर्णयविवरणे सम्यग्प्रपञ्चितमिति ततोऽवध्येयम् । ननु गृहाद्विर्गमनाचसरे मायाजन्मकुत उक्तमित्याकाङ्क्षायामाहुः । अन्तरित्यादि । तत्र हेतुमाहुः । साहीत्यादि । कार्योपायार्थमिति कार्यसाधनार्थम् ॥४७॥४८॥

ववर्पेत्यस्याभाषे उभयोः सांमुख्येति मायाभगवतोसांमुख्ये ॥४९॥ यमानुजेत्यत्रकालकृतदोपमध्ये गाभ्भीर्य सात्त्विकं फेनादिरित्यादिपदेन उर्मय मकरादयो जीवाः ॥ स्वाभाविकदोपनिरूपणे समप्रवाहराहित्यं सात्त्विकम् । सात्त्विकस्य स्तम्भहेतुत्वात् ॥ ५०॥५१॥५२॥५३ ॥

इति श्रीमद्भुतनन्दनचरणैकतानश्रीयदुपतितनुजपी-  
ताम्बरविरचिते दशमस्कन्धसुवोधिनीटिष्ठ्योः  
प्रकाशे तृतीयाध्यायविवरणम् ।

### अथ चतुर्थोऽध्यायः ।

अथ चतुर्थाध्यायं विवरिष्वो जन्मप्रकरणार्थस्य हेतूद्यमस्वीकरणकाप॑या॒ऽख्या॒र्थचतुष्टयघटितत्वात्तत्र स्वीकरणस्यैव मुख्यत्वात्तपूर्वाङ्ग्योहेतूद्यमयोः पूर्वाध्यायद्वय उक्तत्वात्स्वीकरणोत्तरमत्रोत्तराङ्गभूतं कापट्यं वक्तव्यं तदत्रावसरसङ्गत्या निरूपयति । यद्वा कापट्यं विना रूपान्तरस्वीकरणं न सम्भवतीति प्रकृतघटकोपोद्घातसङ्गत्येदं निरूपयतीत्याशयेनाहुः । मायायाः कार्यमित्यादि । तच्च कपाटावरणादिसर्वधर्मनाशान्तं ज्ञेयम् । नन्वेतन्निरूपणस्य किम्प्रयोजनमित्यादि । यदि कापट्यरूपं मायाकार्यं न भवेत्तदा अनिमित्ततः भगवत्कार्यं न भवेत् । अनिमित्तत इत्यस्यार्थं टिप्पण्यामाहुः । अनिभिसेत्यादि । तथाच मायाकार्यभावे भक्तदुःखाभावात्तसुखदानरूपं भगवत्कार्यं न भवेत् अतस्तदर्थं तत्प्रयोजकं मायाकार्यमन्नावश्यं निरूपणीयमिति प्रथमकारिकार्थः । यद्वा ननु मायाकार्यं पूर्वाध्याये निरूपितमित्यधुनेति कथनं न सम्भवतीत्याशङ्क्याह । चतुर्थेति यद्यपि पूर्वाध्याये निरूपितं तथापि तच्च भगवत्प्राकट्यकार्योपयोगि किन्तु नाद्योपयोगि अधुना तु चतुर्थे चतुर्थस्यानिरूपस्य प्राकट्यं निरूप्य तन्निमित्तं निरूप्यत इति न दोषः । तद्विशदयन्ति । अन्यथेति । मायाकार्यभावे अनिरूपप्राकट्याभावेन भगवत्कार्यं सर्वधर्मरक्षा देवक्यादिबन्धननिवृत्तिश्च न स्यादित्यर्थः । यद्वा पूर्वनिरूपितमपि मायाकार्यं निरूप्यते । तदनिरूपणे संवादाद्यभावे कंसेनापराधाद्यकरणे भक्तदुःखाभावात् पूर्वोक्तं भगवत्कार्यं नाद्यं देवक्यादिबन्धननिवृत्तिगांकुलीयलीलात्तथेत्यर्थः । एवं संक्षेपेणाध्यायार्थं तत्प्रयोजनं चोक्ता तदवान्तरार्थानग्रे कारिकात्रयेणाहुः । ज्ञापने इत्यादि । तदेतद्विप्पण्यां विवृण्वन्ति ज्ञापने इत्यादि । ज्ञापने इति पदं प्रथमाद्विचनातं ज्ञेयम् । मायामोहं विना नेति इदं इति प्रभाष्येत्यस्य सुवोधिन्यां स्फुटिष्यन्ति ॥ १ ॥

ते तु तूर्णमित्यत्र निलायनादिकमिति । बालकस्य निलायनम् । आदिपदेन शब्दान्तरेण प्रतिबन्धश्च ॥ २ ॥ ३ ॥

तमाहेत्यत्र ॥ सात्त्विक्यपि स्त्री इति । यद्यपि ज्ञानयुक्ता तथापि स्त्रीस्वाभाव्यादहेत्यर्थः अनालोचितया चिकेति । न विचारितं कन्या या च कस्य कंसस्य स्वरूपं यथा तादृशीत्यर्थः । कृपणशब्द-

स्य तादृशीयवाचकत्वे प्रमाणमाहुः । कृष्ण इत्यादि । कालशानादित्यादि । अयं याचनस्य काल इति शानाद्याचनं कृतवती । तथाच्याचनया कन्यादाने भगवान् सर्वात्मक इति भगवतस्तथात्वात् तदातुं प्रेरयिष्यति तदा तदपराधक्षमामपि करिष्यति तदा कदाप्यनिष्टु न भविष्यतीति शापनाय सतीपदमित्यर्थः । प्रयोजनान्तरमाहुः । भर्तुरित्यादि । अन्यथेति । अयाचने सति कन्यामारणे ॥४॥५॥

नन्वहमित्यत्र फलमिति । याचनफलम् ॥ ६ ॥

उपगूहेत्यत्र कृष्णोपनिषदि देवकी ब्रह्मविद्या सा या वेदैरूपगीयते । निगमो वसुदेवोयमिति च श्रावितम् । तत्र शेयस्य ज्ञानरूपलाभेतुत्वमर्थस्य च प्रयोगे हेतुत्वं लोकेऽपि स्पष्टम् । एवं सति श्रीयशोदाया मुक्तिरूपत्वेन श्रीदेवकीरूपब्रह्मविद्याविषयतया आधिदैविकत्वमिति सेयं च परस्परविचारेणैकैव आधिदैविकाध्यात्मिकयोस्तथात्वात् भगवदनुजेन्तिवदत्र शुकेरात्मजाशब्दउक्तइत्यर्थः । शुकस्यैवं कथने प्रयोजनाभाव इत्यरुच्या पक्षान्तरमाहुः । देहेत्यादि ॥ ७ ॥ ८ ॥

सातद्वस्तादित्यत्र । अनुजा त्वं हि न भगवज्जन्मोत्तरकालिकजन्मता प्रयुक्तं अतिप्रसङ्गात् प्रकृते च स मातृकत्वयोरभावाच्छुकेन कथमस्यामनुजात्वमुक्तमित्यत आहुः । यशोदेत्यादि । कृष्णोपनिषदि यो नन्दः परमानन्दो यशोदा मुक्तिगोहिनीति निश्रावितम् । तथा देवकी ब्रह्मविद्या सा या वेदैरूपगीयते निगमो वसुदेवोयमिति च श्रावितम् । तत्र शेयस्य ज्ञानरूपलाभेतुत्वमर्थस्य च प्रयोगहेतुत्वं लोकेऽपि स्पष्टम् । एवं सति श्रीयशोदाया मुक्तिरूपत्वेन श्रीदेवकीरूपब्रह्मविद्याविषयतया आधिदैविकत्वमिति सेयं च परस्परविचारेणैकैव आधिदैविकाध्यात्मिकयोस्तथात्वात् भगवज्जन्मनः पश्चान्मायाजाता । एवं तयोरैक्यत्वापश्चाज्जातत्वे सिद्धे यदि भगवानाधिदैविक्याः सुतो यदि वाऽध्यात्मिक्या उभयथापि सा अनुजाता तत्र हेतुः लोकसिद्धेरिति । लोकप्रसाद्विरैतिह्य तस्मात् श्रुतिप्रत्यक्षमैतिह्यमिति श्रुतौ भगवद्वाक्येचतस्यप्रमाणत्वेनाङ्गीकारादित्यर्थः ॥ ९ ॥ १० ॥ ११ ॥ १२ ॥ १३ ॥ १४ ॥ १५ ॥ १६ ॥ १७ ॥

माशोचतामित्यत्र । मत्कृपयेतिमायि कृपां कृत्वेत्यर्थः ॥ १८ ॥

भुविभौमानीत्यत्र एतच्छ्लोकं व्याख्याय प्रकारान्तरेण व्याकु-

र्बन्ति भुवि भौमानीति । अस्मिन्पक्षे पूर्वार्द्धे दार्षान्तिकवाक्यं भिन्नं कथनीयम् । तथाच यथा भौमानीति पदं भुवित्येन सम्बध्यते तथाभूतानीतिपदमध्याहृते आत्मनीति पदेन सम्बध्यते । शेषानि पदान्यावर्त्तन्ते । अस्मिन् पक्षे आत्मपदाध्याहारदोषात् पक्षान्तरमाहुः । भूतानि जातानि वेति यथा भुविभौमानि यथा भव्येवभूतानि अवादीनीत्यर्थः । भूस्त्वधिकरणत्वेनैव वर्तत इति तत्र विद्यमानभूतानि आकाशातिरिक्तान्यवादीन्येवेति तान्येवेति जातपदेनोक्तानीतिश्चातव्यम् । अस्मिन्पक्षे चकारेण वृष्टान्तान्तरस्य समुच्चयान्नपदावृत्तिदोषः । ननु भौमानिमित्यादीनीति यत् द्वितीयं व्याख्यानं तस्य किम्प्रयोजनमित्याकांक्षायां टिप्पण्यां तदुक्त्वा व्याकुर्वन्ति । ननु भुवीत्यादि । जातामित्यस्यार्थअवादीनीत्यादि । अस्मिन् पक्षे दार्षान्तिकाकांक्षा भवति तां व्याख्यानेन पूरयन्ति । आत्मेत्यादि । एतेनेति । दार्षान्तिकं व्याख्यानेन प्रकार इति । वैपरीत्यरूपः । एवमपीति । उक्तयोजनायामपि न सार्थकानि भवन्तीति । नायमात्मातथेत्येतावतैव चारितार्थ्यात्तथा । तथात्वमिति । सार्थकत्वं । मूले एवमेवपदसार्थकत्वं विवक्षितमित्यन्नगमकं सुबोधिन्यामाहुः । तेष्वित्यादि । तदेतद्विप्पण्यां व्याकुर्वन्ति । वृष्टान्ते एवेत्यादि । एवं सतीति । न तथैतेष्विति पदानां पूर्वार्द्धेऽन्वये सति । विपक्ष इति । आत्मनोप्युत्पत्त्यादिविकाराङ्गीकारे ॥ १९ ॥

यथा नैवं घिद इत्यत्र । एकपदमिति । वेदनं वित् । भाव किप् । तत एवमित्यनेन केवलसमासस्ततो न एवं विद्वन्वेवं विद्वितितत्पुरुषः । ततो यथा वदने वस्त्रित् यस्येति वहुव्रीहि । तत्र शेषाद्विभाषेति कप्रत्ययप्राप्तः सत्वनित्योवैकलिपक इत्यर्थ इति श्रीवल्लभः । तन्ममापि सम्मतमिति दिक् ननु भेदस्यानेवं विद्विषयत्वे किं मानमित्याकाङ्क्षायां तस्य तथात्वमुपपादयन्ति भेदस्त्वित्यादि । ननु द्वित्वमेव भेदसाध्यं कुतो न भवतीत्यत आहुः । नहीत्यादि तथाच एकस्मिन् वृष्टे एकएवेति वुद्धिर्भवति न त्वभिन्न इत्यतो द्वित्वसाध्यमेव भेदो न तु भेदसाध्यं द्वित्वमित्यर्थः । नन्वपेक्षावुद्धे भ्रान्तत्वे भेदस्याशानकृतत्वं स्यात्तस्यस्तथात्वमेव कथमित्याकाङ्क्षायामपेक्षावुद्धे रशानकृतत्वे हेतुमाहुः । अपेक्षाविषयाणामभावादिविषयाणामिति भावप्रधाने निर्देशः । अपेक्षाविषयाह्यात्मानो वाच्यास्ते

च स्वाहं विचिवेद्या एव न परस्य विषयः । अतस्तेषां तथात्वा-  
भावातथैवेत्यर्थः । भेदस्य पारमार्थिकत्वमनुमानेनाशङ्कते । ननु भेद  
इत्यादि । भेदश्चिति । आत्मनां परस्परं भेदः । एवमनुमानं वाधकत-  
केण दूषयन्ति । आत्मविपर्ययो न स्यादिति । वाधकतर्कप्रगयन्तम् ।  
तच्च आत्मा नाशोत्पत्तिशाली प्रतिशरीरं भिन्न इत्याकारदमन्यथा-  
शानं ताहशविपर्ययस्त्वात्मनः स्तनपानादिक्रियाजनकसंस्कारशा-  
लितया नित्यत्वे सर्वशरीरधृतचेतन्योपलम्भेन व्यापकत्वे चानु-  
मितेऽपि भेदकृतव्यवहारेण जायते अन्यथा तदुत्पत्तिनाशाभ्यां  
स्वस्यान्यस्य च हर्षशोकादिकं न स्यात् तथाच्च भेदो न पारमा-  
र्थिकः संसारहेतुत्वात् । यद्यत्संसारहेतुस्तन्न पारमार्थिकं अन्य-  
था बुद्धिवदिति च । प्रतिपक्षसन्द्वावान्न पूर्वोक्तानुमानेनात्मभेदसि-  
द्धिर्नेचात्मन उत्पादविनाशशालित्वसिद्धिरित्यर्थः । नन्यात्मविपर्य-  
योऽशानेन न तु भेदेनेत्यत आहुः । अन्यथेति । तथाचेत्वमङ्गीकारे-  
प्यज्ञानस्य नाशानत्वेनात्मविपर्यकान्यथाबुद्धिजनकत्वं, किन्तु  
भेदजनकत्वेनेति भेदादेवात्मविपर्यय इत्यर्थः । भेदस्यैव कार्यान्तर-  
माहुः । किञ्चेत्यादि । एकत्वे ज्ञात इति । नित्यत्वेन पूर्वोपरदेहयोरे-  
कत्वे ज्ञाते । सर्वव्यवहारेति । इयामोऽहं गौरोहमित्यादिव्यवहारेत्य-  
र्थः । भेदस्यैव पुनः कार्यान्तरमाहु किञ्चेत्यादि ॥ २० ॥

तस्मादित्यत्र अस्य मत इत्यादि । दैत्यमते सृष्टेः पुष्टिप्रवाहमा-  
र्यादाचर्पणीभेदेन चानुर्विध्यं न ॥ २१ ॥

यावदित्यत्र अक्रिय इति कर्मत्वपक्षे क्रियाजन्यफलशालिनी-  
त्यर्थः । कर्तृत्वपक्षे क्रियानुकूलकृत्य नाश्रये इत्यर्थो वोध्यः ॥ २१ ॥

क्षमध्वमित्यत्र स्वस्त्रोरितिद्विवचनं साधायितुं श्रीधरमतं दूषय-  
ति । स्वसृशब्देनेत्यत्र न तृतीया, किन्तु नेति भिन्नं पदं श्रीधरीये ।  
इयालः कंसः स्वस्त्रोरिति स्वसृशब्देन द्विवचनानुपपत्या मिथुनगुण-  
द्वारामिश्रितलक्षणया स्वसृतत्पत्योरभिधानं लिङ्गसमवायेन प्राण-  
भूत उपदधातीतिवदित्युक्तम् । तदुक्तम् । स्वसृशब्दस्य तत्यताव-  
भिधाय अभावात् । तदभावे चाभिधानमिति प्रयोगस्य च वक्तुम-  
शक्यत्वात् नच स्वस्त्रोरिति प्रयोगान्यथानुपपत्या लक्षकस्याप्य-  
भिधायकत्वमङ्गीक्रियत इति वाच्यम् । तथासति लक्षणोछेदापत्तेः ।  
नच मास्त्वाभिधायकत्वं तथापि प्रयोगसिद्ध्यर्थं वाचकलक्षकयोऽपि

शब्दसारूप्यमङ्गीकृत्य कथं चिदेकशेषः समर्थ्यत इति वाच्यं वा-  
चकलक्षकयोरेकशेषस्य काप्यदर्शनात् । नच प्राणभृत उपदधातो-  
त्यत्र हृश्यतेति वाच्यं तत्र लैङ्गिकसाहृश्यस्य सूत्रकाराभिमतत्वात् ।  
अन्यथा तद्वानासामुपधानो मन्त्र इति सूत्रे आसामिति पदं न वदेत् ।  
नचायं न्यायोऽत्र वक्तुं शक्यः । ताहृशस्यात्र प्रमाणभावेनाङ्गीकर्तु-  
मशक्यत्वात् । तदेतत्सर्वमभिसन्धाय स्वसृशब्देनैवाभिधीयतेत्या-  
चायैरुक्तम् ननु भामस्वस्नोरित्येवमुक्तेऽपि भामशब्दमहिम्नैवार्था-  
त्कंसस्य इयालकत्वप्राप्तावपि यत्स्वस्नोरिति प्रययुक्तं तेन पूर्वोक्तं  
एव व्यासाशय इत्याशङ्कायामाहुः । तत्सम्बन्धादित्यादि । तथाचैतत्  
शापयितुमेवं प्रयोग इत्यर्थः । ननु भवत्येवं तथापि सरूपैकशेषस्य  
वक्तुमशक्यत्वात्स्वसृततप्त्योर्विरूपैकशेषस्य च पाणिनीयाना-  
मननुशिष्टत्वात्कथं प्रयोगासिद्धिरित्यत आहुः । एकशेषेत्यादि ।  
तथा सति स्वसाच तत्पतिश्च स्वसारो तत्र यद्यपि  
साक्षात्पाणिनीयमेकशेषानुशासनं नास्ति तथापि सूत्रचतुष्टयो-  
क्तया तृतीयया अप्रधानं न शिष्यत । इत्येवं शाप्यत  
इति शापकासिद्धोऽत्र विरूपैकशेष इति सुखेन प्रयोगसिद्धिरि-  
त्यर्थः । ननु तृतीयया इदमेव शाप्यत इत्यत्र किञ्मानमत आहुः । अ-  
न्यथेत्यादि । यदि हि खिया सहोक्तौ पुमानेवावशिष्यत इतिविरूपै-  
कशेष नियमः स्यात् तदा छन्दघटिते खीपुरुषशब्देऽपि द्वित्वविव-  
क्षायामकशेषे प्राप्ते तत्र सरूपस्य खीपुरुषशब्दान्तरस्याविवक्षित-  
तत्वात्स्वरूपसूत्राप्राप्तौ पुमान् खियेति सूत्रेण विरूपैकशेषे पुरुषयोः  
पुमांसावित्येव प्रयोगः स्यात् स तु न हृश्यते अतस्तत्र तृतीया अ-  
प्रधानं न विष्यत इत्येवं शापयतीति मन्तव्यम् । एवं खीपुंसौ मा-  
तापितरावित्यादिप्रयोगान्यथानुपपातिबलाद्यत्रोभयप्रधान्यं विवक्षितं  
तत्र न विरूपैकशेषः यत्रत्वप्रधान्यं विवक्षितं तत्रैव स इति प्राप्त्या  
प्रकृते भर्तुरप्राधान्यस्य विवक्षितत्वादत्रापि तद्र्वा सहिता स्व-  
सैवावशिष्यत इति न पाणिनीयविरोधः लक्ष्यैकचक्षुष्कतापक्ष-  
स्यैव महाभाष्यकृताङ्गीकारेण वैयाकरणानां प्रयोगशारणत्वात् इति  
दिक् ॥ २३ ॥ २४ ॥ २५ ॥

एवमेतादेत्यत्र अन्यथेति एतस्यैव व्याख्यानं स्वरूप इत्यादि ॥२६॥  
शोकर्षेत्यत्र तस्य ज्ञान इति सिद्धान्तशास्त्रस्य ज्ञाने शोकस्यै-

शर्वर्यप्रतिपक्षत्वं व्युत्पादयन्ति । सहीत्यादि तथाच स हि शात्वैव करो-  
तीति तदशानादेव शोकः भगवद्विचारात्प्रकारान्तरेण यदपेक्षितं  
स्वांशांनां जीवानां तदन्योऽन्यं नाशयेत् । सामर्थ्याभावात् दण्डप्रा-  
मेश्वर किन्तु भगवानेव नाशयतीति शानाजननादैश्वर्यविरुद्धः शोक  
इत्यर्थः । हर्षभययोवीर्यप्रतिपक्षत्वं व्युत्पादयन्ति । हर्षभेत्यादि तथाच  
हर्षभये वीर्यविरुद्धे । द्वेषस्य यशो विरुद्धत्वं व्युत्पादयन्ति । यदी-  
त्यादि । पशासः शाने लोभस्य श्रियः प्रतिपक्षत्वमाहुः लोभभेत्या-  
दि । न भवेदितिशेषः । तत्र हेतुमाहुः । द्वेषभेत्यादि तथेति लोभ-  
द्वेषादिकं मोहस्य शानप्रतिपक्षत्वमाहुः । शाने इत्यादि । तथाच वध्य-  
श्लोकेत्वात्प्रतिपक्ष इत्यर्थः । श्रुत इति । शोकाद्युत्पसिसद्गावात् ।  
अन्यथेति । यदि पश्येयुः । पवच्छ नोपलभ्यते अतो जना न पश्यन्ती-  
त्यर्थः । अग्रिमेनिरुपिताविति प्रसन्नाविति शेषः ॥ २७ ॥ २८ ॥

तस्यामित्यत्र तस्याः स्वतन्त्रतया कार्यकरणस्य किं प्रयो-  
जनमित्याकाङ्क्षायामाहुः यदीत्यादि शानस्येति । स्वशब्दुत्पत्ति-  
शानस्य ॥ २९ ॥ ३० ॥

एवं चेदित्यत्र अन्यैरपीति । त्वदीयैरिति शेषः । अन्यथेत्यादि  
भगिन्यत्रमारणाभावे प्रभूराजा न वेदाङ्गामिति शेषः अयमर्थः  
स्वयं चेद्गिनीपुत्रमारणेन कृतं स्याच्चदा स्वकीया अशेषं मदुकिं  
न मंस्यत इति प्रभुरपि न वदेत् । अर्धर्मरूपत्वादेव मायायाः स्वयं  
तथाकरणे तु यथा राजा तथा प्रजेतिन्यायादाङ्गादाने निःशङ्कता-  
स्यादिति तथा ॥ ३१ ॥ ३२ ॥ ३३ ॥ ३४ ॥ ३५ ॥ ३६ ॥ ३७ ॥ ३८ ॥ ३९ ॥

तस्य चेत्यत्र अनेनोति दक्षिणायाः भार्यात्वनिरुपणेन तस्येति ।  
यज्ञस्य तथा च विष्णुदेवयो मूलं द्विविधेर्य इति भावः पक्षान्तर-  
माहुः । पञ्चात्मकोवेति वेदात्मको यज्ञात्मको गवात्मको विप्रात्मक-  
स्तपात्मको विष्णुरेव वा देवानां मूलमित्यर्थः । प्रकारान्तरेण द्व-  
यमेव मूलमित्याहुः अनेनोति मूलनिरुपवाक्येनेत्यर्थः तत्क्षम्ब्राहुः ।  
ब्राह्मणश्चेति इयं व्याख्या अग्रिमश्लोकस्वरससिद्धेति वोध्यम् ।  
तस्मात्सर्वात्मनेत्यत्र उभयविधमिति कर्मज्ञानात्मकं वेदार्थं हनधा-  
तोरित्यादि तथाच वर्तमानसामीप्ये वर्तमानवेत्यनुशासनान्म-  
न्त्रकरणसमय एव तत्करणज्ञापनाथो हन्म इतिप्रयोग इत्यर्थः ॥ ४१ ॥  
विप्रा इत्यत्र अन्यान्यप्यज्ञानीति हविः साधनानि व्रीहि यवा-

दीनि अश्रपदमुपलक्षकं तथाच यावन्ति हविः साधनानि तावन्ति  
ज्ञातव्यानि ॥ ४२ ॥

सहीत्यत्र गुहापदार्थमाहुः गुप्त इत्यादि । गुप्ते रक्षिते अलक्ष्ये वा  
स्थाने गुहां प्रविष्टा इतिश्रुत्वा अन्तःकरणे वा । तथाचान्तःकरण-  
पक्षे यद्यपि समीपे वर्तते तथाप्यन्तकरणस्याणुत्वेन नित्यत्वात्-  
न्मध्यवर्तीपरमसूक्ष्मोऽदृश्यतरोनित्यतरश्च कथं प्रतीकार्यः यद्वा-  
कारणार्थं विचारे क्रियमाणेऽन्तःकरणवृत्तित्वाद्विचारस्तिरोहि-  
तः स्यात् यद्वा स्वदेहमारणं विना स्वान्तःकरणवर्ती मारणं न  
भवतीति यदा तं तथाकर्त्तुमुद्यत स्यात् तदा पूर्वं स्वयं मृतः  
पश्चात्कं मारयोदिति सोऽप्रतीकार्यं इत्यर्थः प्रतीकार इति इतोऽन्यः  
प्रतीकारः ॥ ४३ ॥ ४४ ॥

एवमित्यत्र मन्त्रित्वेन गृहीत इति दुष्टो यदि दुष्टत्वेन गृहीत-  
स्तदातत्सङ्गस्तथा न बाधकः मन्त्रित्वेन गृहीतस्य तु सर्वथाबाधक  
इत्यर्थः । तित्रत्वेनेति पाठेऽपि तथैवार्थः एकस्येवं व्यवस्था बहुनां  
तथात्वे तु किं वक्तव्यमितिभावः ॥ ४५ ॥

सन्दिश्येत्यत्र । स्वचिषय इति विधयेदेशेत्वैरज इत्यत्र अनेने-  
त्यादि । अनेन श्लोकेन तेषां दुर्मन्त्रिणां स्वरूपतोऽन्तःकरणनाशा-  
स्त् । अन्तःकरण हि वैकारिककार्यत्वाज्ञानजनकत्वाच्च स्वरूपः  
सात्त्विकं तत्स्वरूपनाशश्च रजोरूपत्वे सत्त्वरूपस्य तस्य धर्मोज्ञानं  
तमसा ज्ञानमात्रनाशाद्भर्मतश्च नाश इति तथेतिभावः ॥ ४६ ॥

आयुश्रियमित्यस्याभासे । सर्वनाशार्थमिति । सर्वदैत्यनाशार्थं  
समाप्ते एवमित्यादि एवं प्रकारेण यन्मायाकार्यं सर्वदुःखात्मकं  
निरूपितं तद्वग्वतोऽनिरुद्धस्य यज्ञरित्रं सर्वधर्मरक्षारूपं तत्सिद्ध्यर्थं  
हेतुत्थेन निरूपितमित्यर्थः ॥ ४८ ॥

इति श्रीमद्भुभनन्दनचरणैकतानश्रीयदुपतितनुजपी-  
ताम्बरविरचिते दशमस्कन्धसुबोधिनीटिप्पण्योः  
प्रकाशो चतुर्थाध्यायविवरणम् ।